

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

MID-FC D 16.8 . K22719 × 1905

# WID-LC

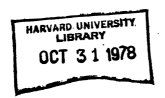
D 16.8 .Kaa719 X



HARVARD COLLEGE LIBRARY

Google

D 16.8 .K22719 X 1905



Digitized by Google

# Зміст.

|                                       | Стор.                 |
|---------------------------------------|-----------------------|
| Передмова до першого і другого        | •                     |
| видання.                              |                       |
| Вступний розділ                       | 7-37                  |
| І. Нарис соціяльних відносин у нові   | 1-01                  |
|                                       | . 00 50               |
| часи                                  | 58 - 52               |
| II. Політичний устрій в нові часи .   | <b>53</b> — <b>65</b> |
| III. Середньовіковий сьвітогляд       | 66 - 78               |
| IV. Суть гуманістичного руху          | 79—90                 |
| V. Культурне значінне релігійної ре-  |                       |
| формації                              | 91 - 107              |
| VI. Соціяльна і політична сторона ре- | 01 100                |
|                                       | 100 105               |
| формації                              | 108 - 125             |
| VII. Культурна і політична реакція .  | 126 - 142             |
| VIII. Старий державний і суспільний   |                       |
| лад                                   | 143 - 155             |
| IX. Характеристика просьвіти XVIII в. | 156—172               |
| Х. Осьвічений абсолютизм і фран-      |                       |
|                                       | 173—190               |
|                                       | 175—150               |
| Зміст окремих томів "Історії За-      |                       |
| кідної Европи в нові часи"            | 191 - 195             |
| Загальна література ,                 | <b>196—197</b>        |
| Література до поодиноких розділів     | 198 - 224             |

# Передмова до першого видання.

Коли я скінчив весною сього року працю над трьома томами своеї "Історії Західної Европи в нові часи" я задумав вробити в невеличкому історично-фільософічному нарисови коротвий звід того, що в основне, головие і найбільш сущне в загальній історії Заходу за час, розглянутий в сих трьох томах, власне за пять віків — від кінця хрестових походів до француської революції. Літна свобода, сільська тиша і сама властивість праці дозволили мені в дуже короткий час виконати се завданне. Складаючи сю книжку, я мав на увазі не тільки помогти читачам мові "Історії Західної Европи в нові часи" краще зрозуміти основні риси усеї будови нової історії, поданої в сій праці, не тільки разом із тим скласти загальний ветуп до історії XIX в., яка має бути продовженнем уже виданих томів, але і взагалі дати короткий i по змозі суцільний нарис культурного i coціяльного розвою Західної Европи в епоху найці-кавійшу із просьвітного погляду. Я вже кілька літ тому видав був короткі "Вступи до курсів історії нових і найновійших часів", які давно вже в продажі вичерпані, але на які знать є попит, бо мене вже нераз запитувано про те, коли я думаю видати в друге ст книжки: сподтваю ся, що отсей

H. Kapees.

1

Digitized by Google

загальний історично - фільософічний огляд нової історії, який я пускаю в сьвіт, цілком заступить попередні "Вступи", а їх тепер я не думаю передруковувати, бо не хотів би сего робити без перерібки; остання - ж могла - б бути зроблена тільки в напрямі сеї книжки, яку я тільки що написав.

Передмова звичайно буває закінченнем праці, уміщаєть ся вона попереду тексту, а пишеть ся опісля. Переглядаючи свій рукопис зараз по скінченню, я можу тільки сказати, що я майже не вийшов за ті межі, які собі наперед зазначив, і здаєть ся, довів працю до краю в тому напрямку, в якому почав: я власне бажав написати невелику книжку і надати їй характер суцїльности що до основної ідеї і розвитку сеї ідеї в поодиноких роздїлах, з явих вожен повинен був складати з себе невеличку цілість. Я бажав ще змалювати історію Західної Европи в нові часи, як щось одноцільне і загальне, не розмежоване на історії поодиноких народів і відокремлених одна від другої епох, як те власне загальне, що з історії багатьох народів творить одну історію і сполучує малі епохи в цілий великий відд'я всесьвітньої історії, і сеї мети, здаєть ся мені, я досяг. Я бажав би ще в се узагальнене представленне шляхів, якими йшов культурний і соціяльний розвиток Заходу від XIV до XIX ст., внести й деяке теотеричне розумінне історії, яке я розвинув в "Основних питаннях фільософії історії", в "Суті історичного процесу і ролі особи в історії і в деяких останніх історично-фільософічних статях; не внаю, о скільки се мені вдало ся з огляду на скомпліковані і трудні зачеплені питання і на се, що місце, яке їм з конечности довелось уділити, є дуже незначне.

Вважаю незайвим ще додати, що я навмисне виключив зі свого викладу усю історію утворення

державних територій і національностий, історію міжнародніх відносин, війн і мирних укладів, союзів і ґруповань між державами у всякі епохи: ні "General sketch of history of Europa" Фрімана, ні "Vue générale de l'histoir» politique de l'Europe" Лявісса не були для мене взірцем, колн я укладав плян сеї книжки, в якій як раз на перший плян висунуто се, що цілком або майже бракує в поіменованих працях анілійського і француського історика"), але я мав на увазі і сі два твори, як стислі огляди того історичного життя, яке виклю-

чене в мого нарису.

Історія подібна до великої картини з множеством постатий в дуже скомплікованій комбінації. Про сю картину ви можете дати понятте, зробивши з неї, по можности, точну, хоч і поменьшану копію, у тих самих красках, що й оритінал; можете дати поняттє також і в ритовині; без красок, але з обрібкою подробиць, і в шкіці на скору руку; можете нарешті дати про картину понятте, оповівши її зміст без поясняючого навіть рисунка, який уявив би дійсне розміщенне постатий Ся книжка і містить таке оповіданне, яке дає тільки загальне розуміннє такої картиии, а сама вона зовсім не репродукуєть ся. Хто хоче бачити власне та саму, той в сьому нарисі нічого не внайде, її за те, може бути, ся книжка прийде до помочи такому, що бажає орієнтувати ся в скомплікованій композиції рябої від красок картинн, уже відомої йому з тих чи з інших копій.

25 мая — 3 червия, 1893.

<sup>\*)</sup> Крім того, у Фрімана на історію XIV—XVIII вв. і до того не в одній Західній Европі припадає лишень коло 80 стор. (137—219), а у Ливісса коло 90 дуже маленьких сторін (109—190).

# Передмова до другого видания.

В передмові до першого видання сеї книжки пояснено її початок. Вона була написана короткий звід трьох перших томів моєї "Історії Західної Европи в нові часи"; на неї в першому виданню книжки я часто-густо покликую ся, через що страшенно рябів текст Остання обставина була лишень деякою внішньою незручністю, з якою читач міг іще эгодити ся, поки по тих покликуваннях він іще міг без клопоту віднаходити в "Історії Західної Европи" потрібні йому факти, узагальнення і гадки. Тепер, коли читач має в руках два видання згаданої праці, сторони яких уже не тотожні, прийшлось би зробити книжку через подвійні вказівки ще рябійшою, і тому я вважав за ліпше вовсім їх викинути. Нехай тільки читач знав, що в сьому нарисови кожне тверджение може бути фактично стверджене окремими партіями в "Історії Західної Европи в нові часи". Для тих читачів, що не мали в руках сеї останньої праці і не мають наміру звертати ся до неї, я тільки додам, що з основними фактами, в якими, я припускаю, читач обзнайомлений, він може ближче обзнайомити ся двох моїх "підручниках" (середньовікової і нової історії), як що певно ті або інші факти були йому невідомі з попередньої історичної

лектури.

Яв короткий звід перших трьох томів "Історії Західної Европи в нові часи" ся книжка разом із тим мала бути вступом до історії ХІХ ст., яка призначена була для дальших томів "Історії Західної Европи". По першому виданню сього вступу появив ся на сьвіт IV і V том згаданого твору, що містять у собі виклад подій і розвитку політичного, соціяльного і культурного життя Заходу до р. 1870. Автор має намір видати і VI том, в якому події доведені будуть до самого кінця минулого століття, але попереду він думає написати такий самий звід IV і V тому, який мав би бути фільософією історії XIX ст. і був би вступом до історії останнїх трицяти літ.

Що до теоретичного розуміння історії, то по першому виданню сеї книжки воно, певно, не могло у мене змінити ся. Додам тільки, що за сі кілька років питання про теоретичне розуміннє історії викликало в Росиї багато суперечок, яким я присьвятив цілу книжку під титулом "Старі й нові студії про економічний матерінлізм". Сі суперечки викликав власне економічний матеріялізм, який, між іншим, заявив себе цілком негативно против особистої та ідейної основи історії, се є проти того самого принципу, з погляду якого написана ціла ся книжка. "Фільософію історії XIX ст." менї прийдеть ся, мабуть, почати як раз із малюнку економічної революції на переломі XVIII—XIX в., і там буде виказана уся вага власне економічного питання для XIX в. Додам, що вже коли писала ся отся книжка, ямав на увазі розповсюднену в Росії теорію економічного матеріялізму (див стор. 21 і далі), але тоді згадана теорія ще не вспіла проголосити свого негативного відношення до ролі особи в історії. Та за останніх часів серед самих представників економічного матеріялізму почала ся така розтіч у думках, яка підкопує самі основи теорії і робить у певній мірі зайвим дальше полемізованнє з їх історичною фільософією.

17 падоляета, 1901 р.

# Вступний розділ.

- 1. Сдність західно-европейської історії. 2. Загальне представлення ходу історичного розвитку в Західній Европі. 3. Всесьвітня історія і жультурно-історичні типи. Місце Західної Европи в історії поступу. 5. Неоднакове оцінювання основних прикмет західно-европейської цівілівації. 6. Зріст вначіння особи в нові часи. 7. Духові стремління і матеріяльні потреби особи. 8. Характер нового політичного розвитку. 9. Загальний поглид на нову історію.
- 1. Західна Европа, залюднена народами романського та германського походження, -- до яких із культурної сторони прилучили ся ще західні Славяне та Угри — являе в себе осібний історичний сьвіт, який відокремив ся на початку середніх віків зо вні, а в середині, навпаки, обеднав ся на загально-історичному ґрунті Західної Римської імперії і постійних взаємин між окремими його народами в своїй півілізації. Від часів підбиття Рамом південно-західної Европи сей сьвіт, — які-б не були його відносини у ст часи до інших сьвітів, — жив спільним життєм, і хоч Західна Римська імперія політично розпала ся на окремі держави, до яких прилучили ся і зовсім нові краї, і хоч із етнографічного боку західно-европейський історичний сьвіт, що вийшов із Римської імперії, складаеть ся з кількох відокремлених одна від

одної національностий, проте розвиток громадів-ства і образовання держав і народів, що складають його, йшов більш-меньш тим самим шляхом. В історії романо-германських націй ми дійсно бачимо багато спільних ціх, які можна пояснити повстаннем нових держав на тому самому ґрунті і постійними взаєминами між ними. Можна навіть сказати, що крім історії Західної Европи як зводу окремих історій Англ'ї, Герман'ї, Еспан'ї, Італ'ї, Франції і і., есть іще історія Західної Европи, як чогось цілого, бо чимало з її явищ було спільних для всїх чи для більшости народів, що залюдняли сю частину сьвіта. Відкинувши в мисли все те, що 6 основою національної ріжнородности в сій історії, і узагальнивши навпаки схожі риси в життю окремих народів, ми маємо повну рацію утворити собі деяке загальне понятте західноевропейської культурно - соціяльної еволюції, яке певно не буде точнісінько відповідати розвиткови духового і громадського життя жадного краю, коли розглядати його окремо, але за те дасть нам спромогу зрозуміти, як у загалі розвивав ся західно-европейський тип суспільства.

2. Ми сказали, що багато спільного в історії окремих народів заходу поясняєть ся їх постійними взаєминами. Є в загалі три способи поясняти єствованне загальних рисів у культурних і соціяльних формах двох чи кількох народностий, се є або припустити безпосередне запозичуванне одним народом у другого, або поясняти походженне сих форм із одного жерела або станути на точку погляду загальних законів, силою яких однакові умовини ведуть до однакових наслідків. Запозичуванне одним народом у другого грало в історії Заходу дуже важну ролю: в ньому ото й містила ся одна з найвизначнійших сторін тих взаємин, про які тільки що була мова. Розумієть

ся, в сім разі значінне окремих народів не було рівноважне, і одні з них більш впливали на інші, ніж самі відчували якийбудь вплив, а з другого боку кожен з них вносив у сі взаємини де-що іншого, віж решта. От чому, вирабляючи собі загальне понятте ходу західно-европейського розвитку, ми повинні мати на увазі найголовнійше ті нації, які були в загал'ї найбільш впливові, часом то й одну навіть націю, яка виявила з того чи іншого боку особливий вплив на інші. Західноевропейським народам не тяжко було запозичати ся оден у другого тому, що сьому сприяла спільна основа їх цівілізації, яка сама була, як ми баоснова іх цівілізації, яка сама оула, як ми оа-чили, другою причиною повторювання тих самих рисів в історії окремих народів. Правда, і тут можна бачити ріжнородність між окремими націями, бо в іх історії загальні риси повторюють ся не все і не скрівь однаково, се є не ті самі таки риси в одній цілости, а ті самі — далеко не в тих самих комбінаціях, — отже загальні правила підлягають виїмкам і до того в ріжних випадках неоднаковим; але коли ми мати мемо на увазї хочби такі лишень риси, які ми бачимо в історії більшости країв або бодай одних головних націй, і коли почнем при тому помічати поєдинчі або окремі виїмки, то все таки мати мемо досить правдиве понятте про якийсь такий середній шлях, побіч якого більш або меньш ішов розвиток усіх західно-европейських народів. Розумість ся, що найближче так би сказати — до сеї ідеальної лінії лежали шляхи розвитку тих націй, що одержали більш від інших із спільної спадщини, що жили в тіснійшій спільности, що ранійш від інших розвивали у себе нові культурні і соціяльні форми і приваблювали своїм впливом на свій історичний шлях сі нації, що остали більш по-заду. В останнім разі головна річ не більша або меньша близкість

того чи іншого історичного шляху від нашої ідеальної лінії західно-европейського розвитку, а більша або меньша скорість руху в загальному напрямку сеї лінії. Річ власне в тому, що відома історична зміна, яка виходить із загальних умов, настає в деяких окремих випадках ранійш, ніж в інших, і нація, яка в тому чи іншому напрямі випередняа інші на спільному для них усїх шляху, тим самим і для них прокладає дальший шлях, помагаючи їм уже одним прикладом своїм зробити те, що й без такого прикладу могло-б і повинно було стати ся при відомих умовах. Якби навіть взаемини між овремими націями і визначали ся більшою рівномірністю і якби більш рівномірно була поділена між них спільна ім усім спадщина, то інші умови їх єствовання, як наприклад усякі умови теографічні та етнографічні, все таки повинні були-б надавати їх історії більшої ріжнородности, що ми й бачимо дүйсно на історії окремих країв Західної Европи. Сі умови, утворювані усім матеріяльним оточеннем, в якому відбуваєть ся діяльність чоловіка, а також і вродженими привметами племени, що залюднюе край і т. і. в одного боку, не о стільки вже так ріжнять ся на заході Европи, щоб не мали й спільних рисів, які помагають зазвачити тут якусь однородність історичного розвитку; а з другого боку — завдяки поступови цівіл'ї вації не показують ся стільки сильними, щоби противоділати обеднанню народів у спільних культурно-соціяльних формах. Те, що в Західній Европі всть спільного в погляду геотрафії і етнографії, і без взаємин між народами чи вствовання у них спільної культурної спадщини повинно було провадити до утворення більш чи меньш схожих між собою історичних форм, які-б потім і самі почали розвивати ся приблизно одинаковим робом, то в в більшій чи меньшій близкости від відомого загального типу. І справді, чимало схожих рисів в історії західно-европейських народів поясняєть ся не запозичуваннем одними народами у других і не спільною основою їх цівілізації, що перейшла до них через насл'їдуванне від Римської держави, а більшою або меньшою схожістю їх життєвих умов, не кажучи, певно, про закони усякого культурного і соціяльного розвитку, які мають силу усе і скрізь.

Зовсім не ставлячи собі завдання вияснати сі закони, що мають силу скрізь і всюди, де й коли тільки вбачаєть ся духовий і суспільний розвиток; не маючи також ані найменьшого заміру говорити про загальні теотрафічні, етнографічні та інші умови, що утворили з Західної Европи осібний культурний сьвіт і наперед вирисували — коли вільно так сказати — рівнолежні історичні шляхи для ріжних його народів, — ми звернемо всю нашу увагу на те спільне в їх історії, що є наслідком, із одного боку, всесьвітно-історичного наслідування, а з другого — внутрішнїх взаємин сасмостійних частин сього сьвіта.

3. Відома публіцастична школа, яка утворила в росийській літературі свою власну фільософію історії, виголосила в особі одного з своїх представників (щось із чверть віку тому) теорію культурно-історичних типів, поділивши на такі типи усю історичну людськість і остро протиставивши оден другому в Европі два типи — західний, католицько - протестанцький, романо - германський і східний, православний, греко-славянський віся, вирахована на більшу охорону самобутности

<sup>\*)</sup> Н. Д. Данил евский. Россія и Европа. Див. нашу притику на сю книжку в статі "Теорія культурно-історичних типів" (в книжці "Історично-фільософічні і соціольогічні студії", вид. 2-ге).



ехідного типу, який вона голосить за найдосконалійший, від західного впливу, що узнаєть ся, навпаки, за щось згубие, - в основі своїй заперечуе культурне обеднание людськости черев історичне наслідувание цівілізації і взаємини між народами тої самої історичної епохи, се є, на користь наперед поставленої гадки — заперечує очевидність. Розвиваючи льогічно основні васади теорії, ми повинні були-б узнати в культурноісторичних типах відвічні і самобутні sui generis одиниці, різко одна від одної відмежовані, такі. що одна в другу не переходять, не сполучають ся між собою і разом із тим є нероздільні цілости, — подібно до схолястичного буття або біольотічних відмін — із давного погляду на них. Такими власне типами малюють в теорії романотерманський і греко-славянський історичний сьвіт Европи. Безперечно, між сими сьвітами історія виробила основну ріжницю в деяких рисах, але обидва вони в справді продовженням одного грекоримського історичного сьвіта, лишень із неоднаковими відмінами для кожного, тай ріжниця в рисах уже значно заглажуеть ся між ними: так води тої самої ріки, зустрівши по дорозі острів, роздуляють ся на якийсь час на дві вітки і знову зливають ся в одному руслі, обминувши перепону, яка їх відмежовувала. Взаємини між окремими народами, поставленими в вигідні для того умови, причиняють ся до витворення якоїсь більш універсальної цівілізації, а народи, що пізнійш виступили на історичний шлях, підлягають впливам старших націй і часто, заступаючи їх місце, продовжують по свойому розпочате ними дуло; от у сьому й містить ся так зване історичне наслідувание. Відокремление, що буває з тих або інших причин, — як се приміром лучило ся з Західною Европою в середні віки або з старою Русю

завдяви церковному поділови, що відрізав її від Заходу, і татарським нападам, які перервали єї зносини з Византією, — таке відокремление без-перечно сприяє тому, щоб виробляв ся відомий тип цулком із місцевими прикметами; але прикмета дійсної відвічноста і цілковатої самобутности такому типови можна надати тільки з тою умовою, щоб перед епохою відлюдности, як у Китаю, не було епохи ширшої спільности. В нашій Европі період відокремлення двох типів попередив довгий період греко-римського об'єднання усього культурного съвіта, sui generis сінтезою усїх давнїх культурно-історичних типів, і обидві половини Европи одержали від сього сьвіта) спільну спадщину, яка особливо і вробила можливим нове об'єднанне, коли історичні умови дозволили і За-ходови і Сходови виступити зі своєї відлюдности і овремішности. У всесьвітній історії постійно відбуваєть ся сполученне елементів, які вже жили одним спільним життем: перший процес веде до поступового об'єднання людськости, другий, навпаки, є процесом прямо противулежним до пер-шого. Давні всесьвітні монархії, — старі азійські царства, що стали вдобичю греко-македонського здобуття, яке розповсюднило гелленізм по краях культурного Сходу, і які увійшли потім у склад ще більш просторої Римської імперії, — се широке розповсюдненне грецької цівілізації, яка підгорнула під себе й Рим, се утворенне Римської імперії в трьох частинах съвіта навколо Середперії в трьох частинах сьвіта навколо Серед-земного моря так само, як її наверненне до одної віри і поява в ній всесвітньої церковної органі-зації, — от ті етапи, якими йшло об'єднанне чільної частини людськости, — об'єднанне, з яким виро-бляла ся ун'версальна цівілізація, що стала спіль-ною основою і для романо-германського і греко-славянського культурно-історичного типу. В середн' віки досягнута єдність була аруйнована; іслям відірвав від неї авійські і африканські країни, зачавши загрожувати самій Европі, а в Европі, завдяки історичним обставинам, утворили ся два сьвіти: — західний і східний, з яких кожен мав свою осібну долю і розвинув свої осібности, не теряючи проте звязків своїх із тим спільним ґрунтом, який являла йому антична образованість і христіянство. Чиж можна тепер говорити про цілковиту самобутність романо-ґерманського і греко-славянського сьвіта і про відвічність ріжниць, які між ними єствують і які роблять ніби-то неможливим об'єднанне їх на спільній ширшій основі?

4. Та-ж сама історично-фільософічна школа, витворюючи в романо-терманського і греко-славянського сьвіта дві історичні противолежности, які остро відріжняють ся одна від одної, свлкуеть ся виставити один із них яко такий, який не тільки не може, але й не повинен ні в чому запозичати ся від другого, бо він, сьвіт сей, власне сьвіт греко-славянський — являє з себе вищий культурний тип, коли його порівнати в другим, з романо-германським типом. Лишивши на боц'ї відірвані іслямом азійські та афраканські краї Римської держави, які після короткого блиску арабської цівіл'ї стали здобичю варварства, погланемо, куди попрямувало, так би сказати, авужене русло всесьвітньо-історичного процесу. На Сході ми бачимо хиріючу Византію в усіма ознаками внутрішнього застою, Византію, яка теряє одну свою провінцію за другою, на час завойована західними хрестоносцями, на конець падає під ударами турецького варварства; бачимо славянські держави на Балканському півострові, які починають складати ся досить пізно і дуже заран'ї вакінчують своє житте, і які також підбивають

Digitized by Google

Турки, бачимо Русь, дуже віддалену від культурного сьвіта, яка тільки з кінцем X в. переходить на христіянство; Росію, відрізану від Візантії на пів дикими кочовниками, півтретя столүтя під татарським тягарем, усе роз'єднану з Заходом через релігійні ріжниці; бачимо Литву, аж до вінця XIV в. ще поганську; бачимо фінські племена, що відгравали ролю лишень етногра-фічного матеріялу. Інша річ — Захід; тут ра-нійше відбуло са утворенне нових національностий і прийнятте варварами христіянства; тут мусул-манські завойовники не мали того успіху, якого зазнали на Сход'; звідси вперше Европа почала виступати як ор'ан'їзована сила, якій у нові часи випала роля і культурно і пол'їтично стати на чолії ус'їх частий сьвіта; тутже таки наконець, тоді воли Литва була поганська, Росія стогнала під монгольським ярмом, і падали перед турецькою силою південні Славяне і Візантія, уже починав ся новий духовий рух, який дав нам сучасну цівілизацію. Якби ми не мріяли про будуччину, а що до минулого і сучасного то повинні признати, що в двох віток, на які на початку середніх віків ділила ся европейська історична течія, значінне головного русла належить ся вітці західній, і що сьвіт романо-германський має більше підстав ніж сьвіт греко-славянський на те, щоб його іменувати спадкоємцем давної цівілізації, найбільш універсальної, яка тільки колинебудь ествувала до повстання сучасної цівілізації.

Початок середніх віків — то був час значного назадництва у всіх частинах чільного історичного сьвіта, що утворив ся навколо Середземного моря. Єдність його була, як ми бачили, розірвана, звязки між його частинами ослабли, скрізь настав підупад культурного ровеня, — окремішне ввяло гору над загальним, місцеве

і часове над ун'версальним і тривким у сій цівілізації, яку виробляло кілька народів у протяз'ї кількох стол'їть. Европейський Захід не втік загальної долі, відокремив ся і став жити самотою; образование і в нього упало, і навіть був час, коли арабська наука стояла далеко попереду західноевропейської. Але той самви Захід перший почав вибивати ся з сього становища, вів дальше діяльність греко-римського сьвіту в справі об'єднування і цівілізації. Відродженне і реформація в зворотними точками в історії Заходу, що мають безсумнівно загально історичне значіннє. Середньовікову католицько-феодальну культуру, пройняту місцевим і часовим впливом романо германського сьвіта, критиковано з більш універсальных і тривких точок погляду, з яких почав показувати ся і ширший умовий овид. Історичний розвиток особи підняв Захід на ту культурну височінь, на яку давно вже ніхто не підіймав ся, і суспільне життє висунуло людей, яким стало дуже тісно в рамах обмежованого місцевими і часовими умовами середньовікового овиду. Відродженне і реформація були немов поворотом до самих жерел европейської цівілізації, до античної давности і початкового христіянства, - до того, що було найбільш універсальне і тривке в сих жерелах. Клясична література в руках гуманістів і біблія в руках протестантів стали ся двома головними знарядями в боротьбі з соціяльно культурними формами, які звікували свій вік, але та і друга могли набрати такого значіння лишень завдяки тому, що народила ся особа, яка сьвідомо поставила своє я напроти зовнішньому сьвітови і зажадала відродження і перетворення життя на нових основах. Отсе власне й було запорукою дальшого поступу, до якого почали долучати ся і інші народи. Коли в середні західно-европейський сьвіт готовив ся до головного діяча у всесвітній історії поступу, переважно завдяки своїм спільним історичним умовам, то в нові часи він і справді став ся таким діячем через енергічну роботу мисли, що відбуваєть ся в ньому в обсязі найбільш універсальних і тривких ідей. Культурно-соціяльні форми, як готові наслідки ділання місцевих і часових умов, не скрізь і не все можна пересаджувати в незмінному стані з одної історичної основи на другу, і чим більш в їх формованню брало участь місцеве і часове, тим більше власне й треба числити ся з умовами можливости їх пересаджування: найбільша універсальність і тривкість, які сприяють найширшому розповсюдженню виробленого одними серед інших, належить ідеям, се є інтелектуальним, моральним і соціяльним принципам, коли вже ум, що виробляє їх, підвімаєть ся до загально-людського погляду. Отже отсими ідеями і їх самостійним виробленнем у нутрі розвинутого особового я та пристосованнем їх до зовнішніх відносин життя і визначаєть ся нова західно-европейська цівілізація.

5. Публіцистична школа, яка понижає романо-терманський тип перед греко-славянським, признаючи проте висшість західної науки, обвинувачує "Европу" як раз за те, що є її міцю, і без чого не могло би в ній бути і науки, — в якій першеньство ласкаво відступає Заходови, і разом із тим щедро наділяє греко-славянський тип прикметами, що для адептів школи мають ідеальне значіннє і ніби-то вже характеризують у сьому ідеальному значінню увесь греко-славянський культурний тип. Ознакою західно-европейського типу вважаєть ся власне занадто великий розвиток особи, неповага до переказів і прихильність до форми, під якими розуміють стремліннє до самостійного прояву особистого я, дух висліду і пошукуванне найкращих форм су-

. Digitized by Google

спільних і проти яких виставляють ся, як ознаки твпу східного, збірна основа, вірність до відвіка прийнятої вселенської правди і перевага, яку дають внутрішньому змістови і духови перед вовнішньою формою і буквою. Індівідуалізм, допитлива мисль, реформаційні стремління дүйсно реальні явища, що характеризують вий західно-европейський розвиток і в загалу вультурне і соціяльне життє усякого краю, аке йде шляхом поступу, і без того, що школа вважає за основні гріхи "европейської" цівілізації. не могла-б істнувати сама наука, якої не відкидає і школа, бо вона перш за все вимагає високого особистого розвитку, критичного відношення до усього, що істнує лишень через традицію, і таких форм, які забезпечали вільний розвиток ума, наука, що сама сприяе особистыму розвиткови, виховує умову допитливість і має своїм завданнем між іншим і виробленне найбільш морально справедливих, а з погляду суспільного корисних форм народнього життя, бо прикмети, які припускають ва греко-славанським типом — у теоріях школи прості гадки, в яких або не мислить ся нічого реального, або розуміють явища, які узагальнюють цілком довільно, або мають на увазі такі речі, що вовсім не відповідають тій ролі, яку вонн мусять відогравати; до тогож школа не може сказати, яким чином східні основи могли-б утворити щось рівнозначне з західною наукою.

Славянофіли зовсім правдиво характеризують сучасну Західну Европу, як сьвіт розвинутої особи, критичної думки, сьвідомого вироблення суспільних форм, але цілком даремне уявляють справу так, віби всіми сими прикметами визначаєть са самий романо-германський тип на протязі усього культурного і соціяльного свого розвитку, а не відома історична хвилина в сьому розвиткови, — і так само даремно твердять, що

сьвіт греко-славянський споконвічно і до кінця віків був і повинен лишати ся на тому степенї культурного і соціяльного розвитку, на якому особа мало виступає, як самобутне я, гублячись в однородній масї, індивідуальна думка не виявляє оригінальности, обертаючи ся в крузі традиційних ідей, а суспільні форми не підлягають відмінам в імя забезпеки особистого розвитку, бо нерозвитий ум уявляе їх за байдужний і за-разом непорушний стан річий. Коли навіть вказане протиставление між европейським Заходом і Сходом і правдиве, — а абсолютна правдивість його сумнівна, — то воно має зовсім інше значінне, нуж яке йому надає ся школа. Особиста основа в історії з її неминучими наслідками, се є самостійною роботою мисли і життя і змаганнем до справдушнього здійснення нових суспільних ідеалів, як і все інше в історії має нахил до більшого чи меньшого розвитку і при тому, певно, в залежности від усяких культурних і соціяльних умов: чим нижчий культурний ровень і чим більш недосконала соціяльна органівація, тим меньш васобів дає суспільство окремим своїм членам для їх особистого розвитку, тим меньш особа здатна виявити себе як самостійне і самобутне я, і навпави, чим вище стоїть суспільство з погляду культурного і соціяльного, тим більш помагає воно виявити в індівідуальному життю і діяльности те, що робить із окремої особи людського роду, із примірника культурної ґрупи, із атома суспільного організму — особу, як розвинуте я зі своїм оригінальним обличем і зі своїми думками, почуттем і волею. Після основного закону розвитку цівілізації культурно - соціяльний поступ веде за собою те, що можемо найменувати ростом особи, і сам він разом із тим стоїть у залежности від сього зросту, — се остание з тої причини, що

чим меньш культурно-соціяльні зміни відбувають ся шляхом самовольної еволюції (évolution spontanée) завдячуючи несьвідомій діяльности мас, що живуть чисто традиційними ідеями і не замисляють ся над суттю суспільних відносин, з якими їм доводить ся мати діло, се є чим більш впроваджуєть ся в житте особистої сьвідомости, особистої ініціятиви, особистої творчости, тим усе більш і більш культурно-соціяльні відміни ви: вляють нахил наближувати ся до ідеалу правди і справедливости. Особиста основа властива історії на всіх щеблях її розвитку, бо самий історичний процес в останній аналізі сходить увесь до взаємин між особою і культурно-соціяльним оточеннем, і питанне може повстати лишень про степень розвитку, про кількість і силу сеї основи в ту, чи іншу хвилину історичного буття окремої нації, чи цілого культурного сьвіта — от напр. західноевропейського: коли в сьому останньому індивідуалізм досягає найбільного розвитку, в найбільшій вількости випадвів і з найбільшою силою протиставляє себе інертности або несьвідомому саморозвиткови культурно-соціяльного окруження, то се 6 лишень одною в ознав, що сывідчать про дуже вамітний поступ Західної Европи в погляду духового і суспільного. Самі від себе культурні і соціяльні форми, залежні від умов місцевих і часових тоді лишень набирають універсальнійшого і непроминаючого значіння, коли в вкладено багато такого, що с наслідком прямо особистої, не підлягаючої впливам часових і місцевих форм загально-людської думки, яка промовляє до ума і серця людани, як людини, а не як представника тої або іншої культурної групи. Чи буде се в такому розвиткови перевагою, чи, як здаеть ся іншим, хибою, у всякім разі і сю перевагу і сю хибу, — коли тільки, певно, теорія культурно-історичних типів правдива, — не можна вважати за ознаки одного романо-ґерманського сьвіта, тому що особиста основа — властива історії в загалі, коч і не все в однаковій мірі, а з усїх цівілізацій найбільш сприяюча її розвоєви, є та, якої батьками в Европі були давні Греки, а спадкоємцями стали усї христіянські народи, як західної, так і східної Европи, хоч би через осібні історичні умови лишень одна в сих половии — романо-ґерманська і ранійш і повнійш виявила здібність до того, щоб розвивати далій загальнолюдську цівілізацію, а не піклувати ся про те, щоб бути "охоронителькою давньої осьвіти".

6. Порівнюючи середньовікову і нову евро-пейську цівіл'я ацію, ми найдемо між сими двома остатнуми епохами боржій ту ріжницю, яку дехто думає зазначети між двома одночасними типами сеї цівіл'ї зації, коли тільки возьмемо на увагу дуже просту аксіому, — власне ту, що у всякій поступовій історії — перед епохою, коли особиста основа досягає замітного степеня розвитку, виявляеть ся в більшій кількости осібняків і виказує значну силу — повинна обовязково бути епоха слабкости сеї основи, епоха безмежного пановання колективного і традиційного, се є власне всього того, чому згадана вище школа хотула-б надати- під іншою лишень наввою - найвище і найідеальнійше значіннє. Середні віки і нові часи на Заході, якого розвиток відбував ся з більшою сворістю, ніж у другій половині Европи, що також увійшла вже в нову історію — середні віки і нові часи, загально кажучи, ріжнять ся між собою як епоха переваги колективного і традиційного і епоха виступу на історичний шлях особистої основи. Те, що надає новій західноевропейській історії загальнолюдське, універсальне і непроминаюче значінне, містить ся як раз

у культурному зрості особи і в її боротьбі за свої суспільні права, в її праці над завданнем сьвітогляду, який мав би бути виправданий особистоко дужкою, в її стремлінню утворити суспільні форми, що відповідали-б людській гідности.

Уся нова історія в загалі найкраще заперечує соціольогічну теорію, ява понижає особу як діяча історії, бачить в останній одну неособисту еволюцію, один саморозвиток (évolution spontanée) культурних і соціяльних форм, не добачає в ній прагматичної сторони, се є діяльної участи людської думки, людських бажань, людської волі в відмінах духового і суспільного життя, навіть заперечує істнованне особистої творчости, походить із індівідуальної ініціятиви, а сьвідомо ставить перед собою ціли загального значіння. Нехай інші епохи до відомого степеня й виправдують теорію органічної еволюції культурних і соціяльних форм, — о свільки в сти теорії справді є частина правди, — нова історія завсе буде доказом того, що показуване розуміння історії не обіймає собою усеї правди, а через те й не можна нічого говорити, що воно цілком правдиве. В новій історії ми на кожному кроці надибуємо особу, яка не задовольняеть си традиційним розвязаннем питань думки і життя і шукае нової відповіди на сі питання, протестує проти недоладности і надужить утвореної історією д'яльности в імя особисто пізнаної вищої правди, бореть за свої природні права і людську гідність, які придушують ся і відкидають ся унаслідованими з минувшини культурними і соціяльними формани, - особу, яка стремить до найвідповіднуйшої зміни сих форм, як здобутків сліпої гри історичних сил, і розширює свою д'яльність чинним втручанием у хід історії, щоб направити його в той чи інший бік, о скільки се можливо для окремої людини. До того ся-ж таки особа, що съвідомо працює над ідеями і установами, з яких селядаєть ся її духове і громадське окруженне, виглядає для нас як велике множество мислител'їв, вчених, поетів і публ'їцистів, релітійних, пол'їтичних і соціяльних реформаторів, ініціяторів ц'їлих культурних напрямків і проводирів окремих суспільних рухів; їх ідеї і стремління у звязку з національними місцевими і часовими умовами, які їх викликали, мають на собі відбиток особистої оригінальности, резвинутої індивідуальности і тим набирають інтересу загальнолюдського, уьїверсального, триві ого.

Бачучи в новій історії на кожному кроц'ї найріжноріднійші прояви особистої основи, ми не можемо не звернути уваги на те, що при видатній ролї, яку починає відогравати особа в культурному і соціяльному життю, сьвідома перерібка чоловівом духових і громадських умов його власного істновання стала одною в замітних сторін історечного процесу на Заході за нових часів: се історія самопізнання особи як окремого я і як члена суспільства, історія витворення особою нових теоретичних ідей, що зазначають відносини її до божества і до сьвіта, моральних і соціяльних принципів, які повпині означать її поведение що до інших і зазначають характер її домагань від суспільства, історія практичного розвязання особою громадських питань, які поставило для неї само житте, і розвязання їх як раз на підставі загальних принципів, вироблених особистою думкою. Завдяки значній, широкій і всесторонній участи особистої думки в культурному розвиткови Заходу за нових часів сей розвиток у звязку з завданнями, які ставила розумови і соціяльна сторона історії, порушив масу моральних і громадських питань, відмежував їх спільну і вічну суть від того, що

запроваджувало ся сюди осібними умовами краю і епохи, узагальнив їх до того степеня, на якому вони могли-6 уже набрати загальнолюдського значіння, і надав своїм відповідям на них всесьвітно- історичне розуміннє.

7. Особиста основа -- в основа духова, духова-ж сторона історії народа або групи народів виявляеть ся в їх ідейній культурі, в їх виображениях, поняттях, умілости, принципах і ідеалах, які складають те, що Німці звуть "обситивним" духом народа і що можна наіменувати його фільософією. Всесьвітньо-історична точка погляду — переважно в точка погляду культурної історії, о скільки історичне наступство і взаємини між націями, що стоять у звязку із нею, сходять головно до переходу відомого ідейного змісту від одних до других. Самі ідеї можуть бути здобутком несьвідомої колективної творчости і традиційного переймання або, навпаки, наслідком праці особистої думки і самостійного їх прийняття, але яке-б ну було ух походжение і яким би шляхом вони всї повставали в індивідуальному умі, вони мають велику силу над чоловіком і кермують його поведеннем, як кермують і цілими громадськими рухами. Звідси гадка, що ідеї роблять історію, що ідеї правлять історією, витворюють у ній всякі зміни, і що історія епохи через се містить ся в її фільософії.

І окремим особам і цілим народам, так само як і тим або іншим суспільним ґрупам властиві завсіди відомі духові стремління, які в сьвідомости прибирають форму ідей і можуть лишати ся без аміни в протязі довгого часу, як се було, приміром, у середні віки, або швидко заміняти ся одні другими, як се ми бачимо особливо за нових часів. В великих рухах нових віків — у відродженню, в реформації, в просьвіті, в революції — духові

стремління особи виявляли ся в праці над новим сьвітоглядом, у жадобі вищої релігійної причини, в бажанню здобути свободу совісти, свободу мисли, свободу слова, сі чисто матеріяльні блага, в обороні свобі людської гідности і горожанської рівноправности: кожному такому рухови відповідала своя осібна ідея про чоловіка, свій осібний погляд на його природу, на його призначенне, його права, його гідність, його місце в суспільстві, се є у кожного такого руху була своя фільософія, яка й ставала паную 10ю фільософією епохи. Се були все загальні питання, які чоловік може ставити собі у всїх краях і у всякі часи, як би він їх не ставив і як би їх не розвязував.

Довгий час в історично-фільософічних теоріях панувало таке чисто культурне, психольогічне, ідеал'єтичие розуміннє історичного процесу і особи, як історичного діяча: основний зміст історії містив ся в одній духовій культурі, се є в релігії, фільософії, науці, моральности, поезії, штуці, праві, політичних поглядах і стремліннях; особу трактовано як істоту виключно духову, яка заспокоює свої внутрішні потреби роботою на культурнім полі і звязана з іншими подібними істотами звязком виключно психічним; тим то головними моторами для людей, як історичних діячів, в ідеї, і за ціль їх стремлінь вважало ся духове благо. Таке розумінне історії було наслідком узагальнення цулоў низке дуйсних фактів; їх доволу постачила особливо нова історія, в якій ідейні рухи справді відгравали велику ролю, і люде виказали особливу пристрасть і енергію в боротьбі за те, що вважали за правду, за такі духові блага, як свобода со-вісти, свобода мисли, свобода слова, за признанне своеї людської гідности. Але се розумінне дуже мало звертало уваги на те, що чоловік окрім духових стремлінь, має ще й матеріяльні потреби, а головніщі з них: їжа, одяг і житло, — потреби,

Digitized by Google

які примушують чоловіка працювати, бути ощадним, набувати власність, сполучати ся з іншими для спільної роботи, обмінювати ся з ними виробами праці і послугами, ставити себе в підлегле становище, вихісновувати чужу працю, відчувати тягар бідности, заздрити на богацтво, старати ся так чи інак поліпшити своє становище, робити повстання, стреміти до перебудови суспільного побуту. В середині XIX в. на Заході економічні питання стали особливо пекучими, і під їх впливом виникло цілком протилежне історично-фільсофічне розуміннє, по якому виходить, що історія епохи містить ся не в її фільософії, а в її економіції. Обидві теорії односторонні — кожна занадто виїмкова — і разом із тим обидві правдиві, коли одна доповнює другу.

Матеріяльні потреби чоловіка завжди давали відчувати себе в історичних рухах, і найновійша наука відкрила економічну основу (певно поруч із духовою) в таких на перший погляд чисто ідейних рухах, якими напр. були рухи релітійні. Під прапором церковної реформації, яка, здавало ся, й повстала цілком зза того, що перестарілі форми релігійного життя не вдоволяли людей, відбували ся цілі суспільні революції, які мали головнуйше жерело в економічних інтересах окремих станів населення, і шукали або находили теоретичне оправданне своїм матеріяльним стремлінням у нових духових принципах. Коли традиційні ідеї, якими жила піла суспільність, уступають перед новими поняттями і ідеалами в сьвідомости не окремих осіб, що через свій індівідуальний розвиток випереджують решту членів суспільства, се завждне покажчиком народження в суспільстві більш чи меньш значного стремління до змін в обсязі соціяльних форм, — стремлінне, що виникає в останнүй аналізі з незадовольнення матеріяльними

потребами і з бажання досятти кращого економічного стану. Зрештою духовий розвитку природно і неменучо залежить від розвитку матеріяльного, а від нього самого так само залежить, як сей останній, так і зріст нових домагань, які особа ставить перед життєм у загалі, а з'осібна перед соціяльними формами, які означають матеріяльні його гаразди й лихий стан.

Засповоение матеріяльних потреб чоловіка в кожному окремому суспільстві залежить від трьох головних умов: від фізичних властивостий краю, від культурного рівня і від особливостий суспільного устрою. Кожний крок історичного поступу висовує все більш та більш наперед дві останні умови по силі тої власти, яку умовий поступ дає чоловікови над природою. Для першого зародку історичного життя були доконче потрібні відомі кліматичні і земельні умови, яких ми ніде в Европі не находимо, але вони не уратували від погибелі найдавнійших історичних націй з їх розмірно незначною осьвітою і дуже недосконалим ладом горожанським. Розвиток, збирание і розповсюднение знания, підвисшуючи духовий рівень суспільства, дають чоловікови більшу власть над природою. Набувати готові знання, здобувати нові, передавати їх іншим примущують чоловіка не тільки властиві його особі духові стремління, які задовольняють ся — на рівні з наукою — релітією і фільософією, літературою і штукою, але й матеріяльні його потреби, як головне жерело практичних зусиль, виміряних на зовнішню природу. Не дармо поруч із розвитком духової культури звичайно йде й розвиток культури матеріяльної, що сходить до усякої техніки, подібно як духова сходить до ідей: ідейний поступ і поступ технічний се наслідки того самого умового розвитку, того самого стремління особи до підняття

своєї внутрішньої, духової істоти і до пол'їпшення свого зовн'їшнього, матеріяльного життя. От чому історія Західної Европи в нові часи, де особиста основа досягла найбільшого розвитку, не тільки виробила багату ідейну культуру, яка перевисшає своїм загально-людським характером усі інші цівілізації, але наробила ще множество технічних відкрить, винаходів і удосконалень, яким довело ся поліїшнти матеріяльне життя усеї людськости: технічний поступ Західної Европи утворений теж більшим у ній розвитком особи, властивим найвищому ступеневи свого розвитку духом ініціятиви, винахідливости, творчости, д'яльної енертічности.

Особистий розвиток, який в перш за все, розвитов духовий, відбуваєть ся в чоловіці поруч із розвитком сьвідомости власної гідности, своїх прав і між іншим свого права істнувати, з розвитком ідеї людської особи в загалу і однакового для всїх права. Забезпеченне матеріяльних потреб чоловіка, — які, звісно, зростають разом із розвитком культури, — стоять, як ми завважили, в залежности і від осібностий громадського устрою, якими є ті власне умови, що означують відно-шенне ріжних осіб до матеріяльних дібр у життю і до істнуючих жерел сих гараздів, до землі, води й усього, що в над ними і під ними на потребу чоловікови, до призбираних наслідків попередньої фізичної і духової праці, до того знарядя, без якого чоловік безпорадний в відношенню до сил природи, що служать йому в його матеріяльних потребах. Неприступність сього добра, трудність у користанню з нього, нерівномірність його розкладу, як причини, що шкодять матеріяльним інтересам тих або інших суспільних станів, часами допроваджували до громадських рухів, — допроваджували й тоді, коли дуже замітно гіршав економічний стан мас, і тоді, коли в масах повстала більш розвинута сьвідомість людської гідности, людських прав. Соціяльне пвтанне, що зайняло таке важне місце в історії XIX ст. і навіть утворило односторонне історичне розуміння "економічного матеріялізму", є перш за все виплід того індивідуалізму нової історії, який виявляє ся в ріжні культурні епохи в усяких домаганнях особи: в гуманізмі особа, так мовити, обставала за найбільш загальні права своєї духової і фізичної природи, в протестантизмі — за свою внутрішню, духову свободу, свободу свойого сумління, в "просьвіті" — свободу мисли і дослідів, свободу слова і духового єднання, в усяких політичних і громадських рухах нових часів — право на нетикальність, на вільні переходи, на вільний вибір занять, на вільний розпорядок маєтком і здобутками своєї праці, на однакове з іншими відношенне до себе держави, на скасование станових ріжниць перед цивільними і карними законами, на краще забезпечение своїх матеріяльних і духових потреб. Обстоюючи за те все і здобуваючи то усе, де-б вово ні було і коли-б ні було, особа врештою борола ся не за справу тої чи іншої нації, тої чи іншої релігії, тої чи іншої держави, того чи іншого суспільного стану, а за право чоловіка в загалі: отсе то й надає її боротьбі загальнолюдського і всесьвітньо-історичного значіння, надає їй, як уже говорило ся, універсальний і тривкий інтерес, і власне в сього погляду, повторяемо, мае особлеву вагу вахідно-европейська історія з її глибовою і всесторонньою, завзятою і не безуспішною боротьбою за права людської особи.

8. Завдяни такому свойому харантерови, нова історія Західної Европи набрала харантеру сьвідомого ставления і принципіяльної розвязки

суспільних питань із погляду права особи на можеливо повне забезпеченне її духових змагань і матеріяльних потреб. Історичне житте усе висовує до правтичної розвязки нові й нові питання, що выпливають чи з місцевих і часових умов самого життя, чи виходять одно з другого у всесьвітньому і вічному процесї самозатвердження особи, в межах людського сьвіта. Кожна держава, як одна колективна цілість, що боронить своїх прав у міжнародній боротьбі, має свої історичні завдання, свої політичні ціли, розвязує свої культурні і соціяльні питання, не рідко, скорійш навіть дуже часто нехтуючи окремі особи, пригнобляючи їх духові стремління, жертвуючи їх інтереси, але у всіх таких випадках історичні завдання, політичні ціли і культурно-соціяльні питання мають чисто місцеве і часове значінне; при тім в основі всяких способів розвязки сих завдань і питань і в основі засобів, яких уживаеть ся, щоб досягти сих цілий, лежать не такі принципи вищої правди, що постійно розвивають ся. універсальні і тривкі з походження свого остаточні культурні і соціяльні ідеали, а гадки про найбільшу при даних умовах аручність, найбільшу користь для політичної цілости, найбільшу вигоду для тих, у чих руках — можність, власть, право розказу. Про те, які-б завдання ні ставила собі держава і як би їх не виконувала, які-б ціли не мала її політика зовишня і внутрішня, які-б питання місцевого і часового характеру в ній ні повставали і в який бік ні хилилась би їх розвязка, то все ніколи не бувае позбавлене принципіяльного значіння з загальнолюдського і всесьвітньо-історичного погляду: усяка розвязка суспільних питань, що яким би там робом ні повставали, маючи те чи інше значіннє в історії якої будь держави, як соціяльної цілости з осіб-

ними традиціями, стремліннями, потребами і інтересами, неминучо набирає того або іншого значіння для духового розвитку і матеріяльного добробуту окремих осіб і цілих суспільних кляс, що живуть у тій державі; а як іще до того істнує історична наступність народів і культурні взаємини між ними, то має ще той чи інший, — благод'йний чи лихий — вплив і на весь всесьвітньо-історичний поступ. З другого боку, розвязка суспільних питань, які висовує внутрішне житте вожної держави, — чи буде воно корисне чи некорисне для особистого розвитку і гаразду, поступове чи назадне, — може бути або тільки чисто практичне, яке не виходить із загальних понять і не вносить нових принципів у загальну сьвідомість, або, навпаки, принципіяльне з теоретичним ідейним виставленнем загальних засал. Новочасні західноевропейські держави, як і всі в загалі держави в історії, певно мали свої осібні історичні традиційні завдання, які й доводили їх до ворожих стріч одних із другими або витворювали між ними авявки, ставили собі політичні ціли, до яких здійснення треба було жертвувати й житте поодинових осіб, їх здоровле, незалежність, маєток і працю, і розуміли та розвязували пекучі культурні і со-ціяльні питання в напрямі національних традицій і політичних інтересів, які нераз не мали нічого спільного із стремліннями і внутрішніми потребами поодиноких осіб, а часто навіть бували лишень традиціями та інтересами володаря чи кермуючого стану і не стояли в жадному принципіяльному звязку з питаннями духового та громадського поступу. Розвиток особи в нові часи унеможливив, розвязано громадські питання на За-ход' лишень таким робом. Проти національно-пол' тичних традицій і інтересів, які вимагали в кожному окремому випадкови розвязки внутрішніх питань

у відомому напрямі, особа почала виставляти свої стремління і потреби, коли тільки завважала, що державні вимагання перечать тому, що вона вважала своїм невідступним правом по божому і природному закону, висовуючи в своїй эбороні докази принціпіяльні і тим самим примущуючи шукати вищого, теоретичного оправдання і для меж державної власти. З другого боку вона піддавала критиці традиції й інтереси, в імя явих від неї вимагано жертв, і коли вона пересьвідчувала ся, що власне се традиції й інтереси кермуючої меньшости, а не всього гурту осіб, культурно і соціяльно з'єднаних в одну цілість, то відкавала сим принципам права стати основою розвязки питань, поставлених життем, вимагаючи навпаки розвязки їх у напрямі справді народнього і громадського гаразду, неможливого без духового розвитку і матеріяльного добробиту усіх. Тому й держава в своїх заходах коло власної самоохорони все більш і більш мустла числити ся в потребами і жаданнями суспільства, яке для кращого забезпечення прав поодиноких своїх членів почало стреміти до політичної самоуправи, се є до участи в управі, шукаючи оправдання і сього стремління в ідеї людської свободи. Разом із тим і кермуючим станам греба було почати відвикати від ототожнення державних завдань і цілий в самими своїми культурними стремліннями і соціяльними інтересами, бо в загальну сьвідомість усе більш та більш став увіходити той принцип, що коли в імя спільного гаразду істнує держава, яка вимагає від своїх членів, щоб вони підлягали відомому загальному законови, то користь із сього сполучення повинні мати всі і всі в рівній мірі повинні підлягати і обовязкам, які звідси випливають. Те, що з погляду ранійш згаданої теорії є великою повагою до зовнішніх

форм, якій протиставляють у сій теорії життє в одному єднаню духа, — життє, яке ніколи й ніде справді не здійсняло ся, — є не що інше, як стремлінне розвинутої особи до такої організації громадського життя, яка найбільш відповідала-б вимогам її духової істоти і до якогось ступеня забезпечувала б її матеріяльний добробут.

Індівідуалістичний прінцип теоритичної і практичної розвязки суспільних питань у новій західно-европейській історії ганить не тільки росийська публіцистична школа, що доходить до перечення загальнолюдських основ в імя місцевих і вультурних традицій, але ще й один західноевропейський напрямок, що виріс на основі найновійших культурних стремлінь і в їх безпосереднім продовженнем. З погляду сього напрямку розвиток особи був осуджений і теоретично, і навіть історично, як основа проти суспільна\*). В обох разах проти принципу особи, як основи негативної, виставляють власне те саме, як щось позитивне, — тілько його інакше звуть і розуміють. У славянофілів се щось має назву соборної (чи хорової) основи, яку вважають ніби-то споконвічною в грекославанському дуст і вже здійсненою в його життю, на Заході-ж воно означене було як принцип братерства і стали його розглядати як остаточну мету соціяльного поступу. Західний осуд індівідуалізму виходить із того становища, що самий особистий розвиток і сама індівідуальна свобода не забезпечують іще народнього добробуту і не в ним, що цілковите відданне особистій самоволі обсягу економічних відносин навіть просто шкідливе для значної більшости, і що для гаразду людськости потрібне гуртованне суспільности,

<sup>\*)</sup> Див. мою "Історію Західної Европи в нові часи", т. V, розд. XIII.

Н. Каресв.

а не роз'єднанне індівідуальних сил. Не перечачи, розумість ся, справедливости сих засад, ми не тільки не думаємо, щоб у них були підстави для осуду індівідуал'ї вму, правильно понятого але гадаємо навіть, що сама вихідна точка сього мірковання чисто індівідуалістична. Перше, не треба мішати індівідуалізму, як стремління особи до внутрішнього вияснення самої себе і до вовнішньої свободи, яке не містить у собі нічого протисуспільного, — з моральним егоізмом і соціяльною байдужністю, які можна подибати у спілці із недостачою духового розвитку і суспільною неволею одиниції. Друге, погляд, який розглядаемо, повстав як реакція проти погляду, в якого для народнього гаразду ніби то досить одних політичних реформ, що забезпечили-б особисту свободу, - як протест проти науки, ніби то найкращий лік проти всякого економічного лиха може бути одна вільна конкуренція, — як клич проголошений в імя економічних потреб народньої маси проти ліберальної буржувзії, яка шанувала принцип особистої свободи, але не розуміла потреб робітничого стану, через що усе протиставленне ідеала братерства ідеалови свободи пояснить ся не стільки льогічно, скільки історично. Трете, обсяг домагань і приложення індівідуалізму далеко ширший від тої сфери, яка в сім разі мала ся на увазї, тай сам колективізм у справі здобування засобів ані трохи не перечить індівідуалізмови, як основному принципови духового життя. Мало того, нарешті: самий ідеал колективізму утворив ся на основі пробудження в масах сьвідомости особистих прав і людської гідности, на основі стремління до забезпеки добробуту найбільшої кількости осіб, на основі індівідуалізму альтруістичного, який привчае до співчуття до чужого особистого позбавления найосновнуйших потреб людського життя, на основі соціяльного ідеал'яму, який виходить із того погляду, що не особа для громадської орган'язації, а громадська орган'язація для особи. Таким робом сучасний громадський рух, що виставив на свойому прапорі принцип колективізму, ані трохи не перечить загальному індівідуал'єтичному характерови нового політичного розвою і відбуваєть ся в імя стремлінь та потреб індівідуального життя.

9. Західно - европейський історичний сьвіт у середні віки можна схарактеризувати, як головними привметами, — феодалізмом, який розвинув ся в поодинових його державах, і католицизмом, що обеднав усі його народи, відбиток яких (обох) можемо бачити в усіх його культурних і соціяльних формах. На всю нову історію ми маемо право дивити ся, як на добу повільного руйновання католицько-феодальних духових і суспільнех відносин сил, що шукали виходу з вузьких і тісних рам середньовівового життя. Сими силами були засади, які найбільше відкидувано на підставі принципів Феодалізму та католицизму перше — засади держави, як установи громадської, що є для загального добра і має незалежну зверхню власть, і друге, засади особи, як істоти, яка має право на зовнішню і внутрішню свободу, там часом як феодалізм вів до розпаду держави на привати господарства, де зверхня власть була лишень sui generis додатком до обладування землею, але яка разом із тим повертала народню масу в прикутих до вемлі чиншовиків властителя землі, а католицизм сперечав ся з державою за незалежність, разом із тим беручи і духову сторону особистого життя в цілковиту свою опіку.

Держава нового часу виросла в боротьбі з ворожими їй силами эсодалізму і католицизму, по части так, що узяла над ними гору і перенесла на

себе відібрані у них права, се є станула на їх місце, по части погодила ся з ними і лишила їм їх привілеї, — простійше кажучи, узнала сама деякі їх принципи. В сій боротьбі державній їм їх привілеї, — простійше власти подавали поміч індівідуальні і масові громадські сили, які мали також свої причини бажати, щоб аристократія і клир були побиті, сі два головні соціяльні стани феодально-католицького суспільства мали свої мотиви помагати державній власти в її боротьбі в сими станами. З двох союзників, що бороли ся в феодально-католицьким устроем, найперші і найбільші наслідки перемоги здобула держава, а особа часом мала мало користи, коли не сказати — просто стратила. Держава, відобравши у феодальної аристократії і католицької церкви ті привілеї, які були за тяжкі для неї самої, відобрала в спадщину від них чимало їх старих прав над особою, додавши до них іще нові права, і лишила обом станам ті їх права, які не стояли на перешводі їй самій, але лежали тяжким гиїтом на решті маси. Все більш та більш розширюючи свою д'яльність, вона стала пажерливим політичним організмом, проти якого особа не мала сили, і таким фактом відповідали анальогічні політичні ідеї, з яких складали ся цілі теорії обсолютної державности. Особистий розвій, якому в середньо - вікових культурно-соціяльних формах стояв на перешкоді феодалізм і католяцизм, у нові часи зустрів ся з перепоною, що повстала в формі держави, яка не хотіла знати жадного іншого права, окрім свого права. Особа й тут ставала до боротьби за свої права, маючи неразпроти себе сполучені сили державної власти, церковної організації і пануючих ставів суспіль-CTBA.

В історії сеї боротьби нераз за успіхом нових культурних і соціяльних стремлінь насту-

пала реакція, коли старі поборені сили підводили голову і починали йти назад. У нові часи треба розріжняти дві значні епохи поступового руху, який двічи викликав сильну реакцію; першу епоху ми означуємо, як відродженне і реформацію, другу — як просьвіту і революцію. В обох разах рух наперед виходив і зверху від державної власти, і знизу від суспільства, з приватної інїціятиви; при тім держава і особа то сходили ся, то розходили ся в тих метах, які кожен раз ставили ся перетверенню культурних і соціяльних форм, відобраних у спадщину від католицько-феодальних середнїх віків.

## Нарис соціяльних відносин у нові часи.

- 1. Феодальне суспільство. 2. Взаємини духовенства і дворянства. — 3. Аристократін земельних властителів і промислово-торговельна буржувзія. — 4. Становище маси і соціяльні рухи. — 5. Зміни в селянському життю і селянське питинне. — 6. Велике і дрібне господарство, сільське громадське житте і цехова організація промяслової верстви.
- 1. Суспільне становище особи означаєть ся отоналежністю її до того чи іншого соціяльного стану і тими відносинами, в яких усякі соціяльні стани стоять до матеріяльних основ життя (до землі, капіталу, знарядів продукції), до держави і одні до других. Середньовікова сопіяльна органузація була збудована на цулковитому станів, із яких одні панували над другими, за якими держава узнавала вельми ріжнородні права, і які припадали як раз на остро розмежовані економічні кляси. Становий устрій як феодальних, так і державних часів не признавав особі, як такій. жадных прав, бо тод' замість "прав чоловіка і горожанина" узнавано лишень привілеї станів, через які (привілеї) і поодинокі особи, коли вони належать до таких станів, одержували уст свої права в суспільстві й державі. Феодалізм виробиву суспільстві цілу скалю особистих прав - від могутнього феодального сенера з розвинутим по-

чуттем своеї незалежности і своеї гідности (в виді лицарської чи дворянської слави) і до селянинакрепака, який пробував у невільничому стані і не мав жадних прав у відношенню до свого пана. Новочасна держава завжди виявляла нахил знувелювати громадські стани в відносинах до самої себе, але довгий час полишала в силі надзвичайну нерівність у взаємних відносинах між станами. При такому стані річий значна більшість людськости була повбавлена всявих прав. Хоч кріпацтво, знамение для становища середньовікового селяньства, і почало зникати в деявих місцевостях іще на переломі середніх і нових віків, усе таки не треба забувати, що рішуче і повсюдне скасованнє його почало ся тільки сто літ тому назад. Мало того; в деяких випадках запроваджение чи эміцненне кріпацтва було подією розмірно нових часів. З другого боку, той самий феодалізм давав пануючій меньшости особливо упривілейоване становище і що до держави, і що до маси; се було становище свободи, але такої, якої не можна погодити з повагою до закону і до чужого права. Західно - европейське суспільство довгий час

Західно - европейське суспільство довгий час було суспільством феодальним. Феодалізм витворював із репрезентантів великої господарки властителів зверхньої власти, а сі поділяли державу на дрібніщі політичні організми, що ставали в єрархічну залежність одні від других і панували над масою, що сиділа на землі їх мастностий, господарюючи впрочім самостійно на відмежованих їй наділах. Між сю суверенну аристократію католицизм всунув вищий клир, якого члени володіли також феодальними сенбріями і користали з усіх прав своїх цівільних товаришів. Між духовою і цівільною аристократією, з одного боку, і підданими її — народною масою, з другого — йшла постійна боротьба, яка часом

Digitized by Google

переходила в боротьбу отверту, коли повстанц боронили або намагали ся вернути собі найосновнійті права особи, покликуючи ся на божі і природні закони: таке було за часів хрестових походів повстаннє міст; такі-ж особливо були численні селянські повстання, і деякі з них більше відомі в історії між іншим через звязок свій із рухами релігійними і політичними. Стремліниє повернутої в неволю маси до горожанської свободи, се є до користання з найосновнійших прав особи, переходить через усю історію західно-европейського селянства, почавши з другої половини середніх вівів, і через усю таки сю історію переходять феодальні реакції, які ставили собі за мету юридичну і економічну неволю народної маси. В сій боротьбі містить ся одна з найважнійших сторін соціяльної історії Заходу.

2. Католицизм і духовенство поставили на чол'ї західно-европейського суспільства духовенство і дворянство; вони мала більш-меньш однакову матеріяльну силу, що містила ся в великій земельній посїлости, однакові права що до держави і однакову власть над рештою людности. Доля обох станів була однакова: обидва вони і вивисшили ся політично з упадком держави, і обидва стратили політичне значінне з розвитком нової монархії. Що до відносин обох станів до землї, між собою і до народу, то тут доля їх у деяких краях була неоднакова.

При кінци середн'х віків церковна земельна власність і сьвітські права духовенства почали викликати протест. Поруч із покликуваннем на те, що не личить духовному станови мати матеріяльні богацтва; поруч із народним невдоволеннем, яке викликало користолюбство духовенства, між іншим, і що до його власних селян; поруч із політикою держави, що виявила стре-

млінне в багатьох життьових питаннях стати наслудницею церкви, не можна не зазначити ще ангагонізму між двома першими станами держави, коли дворянство заздро споглядало на богаптва духовенства і з великим співчуттем зустріло гадку про секуляризацію церковної власти, се є про відібраннє у клира його земель, — зрештою, одначе, щоб самому підживити ся на його кошт. Релігійна революція XVI ст. скасувала духовенство, як упривілейований стан земельних властителів, і в тих краях, де вона була ваведена, дворянство справду одержало немало безпосередньої користи з секуляризації церковної власти. В краях, що лишили ся вірні католицизмови, клир зберіг вповні попередне своє соціяльне значінне; йому завданий був удар тільки церковною політикою просьвітного абсолютизма, особливо француською революцією, що знищила всякі станові правілеї і секуляризувала церковну власність. Після ка-толицької реакції спільні інтереси наближали обидва упрівіленовані стани, які силадали власне одну пануючу верству суспільства, і навіть заниманне вищих церковних посад стало в багатьох місцевостях чисто дворянським привілеєм. На скільки духовенство володуло землями і користало з феодальних прав, на стільки і воно брало участь як у феодальних реакціях проти народніх стремлінь, так і в консервативній опозиції що до держави, як тільки остання почала обкроювати содіяльні привілеч.

3. До утворення самостійного і заможнього міського стану у духовної і цівільної земельної аристократії не було суперників у суспільстві. Міста зразу на рівні з селами, — хоч і не в тій мірі, як останнї, — підлягали феодалам, але міста перші стали до вброї і відвоювали свободу у своїх епископів і ґрафів. В історії соціяльного

розвою Заходу вільне і промислове місто, в якому утворив ся окремий стан, найменований буржуазією, відгравало дуже поважну ролю. Найосновнуйші риси нового суспільства, не схожого в середньовіковим, найперш виявили ся власне містах. Міста не тільки зовну вибили ся в під влади феодалів, але і в середині увільнили своє житте від феодальних форм. Тут вперше зверхня власть віддулила ся від володуння землею і стала висловом загальної волі горожан. Тут вперше порвані були васальні пута, що ставили одну вільну людину в залежність від другої, і утворив ся стан горожан. Тут вперше зникло цілком кріпацтво, і правна свобода особи стала загальним правилом. Тут таки вперше впала умовна феодальна власність, і настала вільна новочасна власність. Відсиж вийшли й ті сили, що найбільш сприяли ругит феодалтаму і поза містами. Поруч із феодальними сенеріями повстали міські громади, які подали висилати своїх репрезентантів державних соймів, і сі останні через се позбули ся свого вимкового феодального характеру. Міста помагали королівській власти в її боротьбі з духовними і сьвітськими васалями. Пізнійше буржуазія була чільним станом народу в його боротьбі проти аристократичних привілеїв. Нарешту, міське житте виробило із боку економічного нові форми, які мали значно вплинути на соціяльний розвиток Заходу аж до найновійших часів. Феодальне житте, коли його розглядати з погляду стремлінь, занять і звичаїв пануючої верстви суспільства, було переважно побутом військовим, коли в міському життю на перший плян почаль висовувати ся торговля і промисл. Пізнійш, коль феодальна шляхта перетворила ся в марнотратних, гулящих і невільничих двірських панів, у містах панувала ощадність і трудівничежитте — міжіншим

і в умовій сфері — і не вмирало стремлінне до свободи. Економічною основою, якої держав ся феодалізм, була виключно вемельна власність і сільське господарство, які в містах заступлені були рухомим маєтком (капіталом), промислом і торговлею. Тут вперше почала повставати і грошова господарка в противність до природної, пануючої в феодальному життю.

Завдяки останній обставині, маюча верства суспільства поділила ся на Заході на хліборобську і торговельно-промислову. І між ними повстало також противенство, зразу переважно через станову нерівність арастократії і буржуазії, агодом, коли почали гинути станові межі, — що напр. найранійш трапило ся в Італії, Англії і Голяндії, — було оно підтримуване протилежністю між інтересами двох верстов, що одержували свої доходи з неоднавових жерел. В громадському життю Заходу міська верства все більш і більш висовувала ся наперед, поки не почала іти на перебій із дворянством і навіть сама не стала пануючою і кермуючою верствою і разом із тим репрезентантом у політичному життю більш де-мократичних основ. Станові привілеї просто ставали в поперек соціяльним стремлінням буржуазії, а через те інтереси її в сього боку були тотожні в інтересами селянства. Тільки після упадку станових перегород у найновійші часи виказала ся чисто економічна основа соціяльних верстов у позбавленому станів горожанстві, утвореному найбільш зусиллями буржуазії.

Не слід одначе думати, що перше формовання капітала і багатої буржувзії повстало на основі промислу. Середньовівовий промисл мав цеховий устрій, який підтримував дрібне ремество і перешкоджував тому, щоб праця була відділена від знарядя продукції, сприяв тому, щоб заро-

біток більш рівномірно росповсюджував ся, і не давав ні скупчити ся великим капіталам в одних руках, ні утворити ся пролетаріятови. Перші великі капітали, які тільки згодом стали прикладати до великого промислу, були наслідком головно заграничної торговлі гуртової, що значно почала розвивати ся при кінци середніх віків. Тільки тоді, як розвивав ся капітал наслідком великої торговлі, цехи перевели ся, селянство лишило ся без землі і витворило пролетаріят, повстала економічна політика меркантилізма, який підтримував великий промисл, дальше коли повстала економічна свобода, що дала свободу діяльности напіталістів, коли цехи були скасовані і заборонені робітничі спілки, які поставили робітника віч-у-віч із підприемцем і нарешті, коли розвинулась машинова продукція (з кінцем XVIII в.). – великий промисл пулком став на рівні ноги і почав відогравати в соціяльному життю ролю, однакову з ролею великої вемельної посілости і великої торговлі.

4. Духовенство, дворянство, буржуазія, як стани цілком чи по части упривілейовані, хоч і не в одній мірі, — які між іншим одні лишень користали з права мати репрезентантів у державних соймах, — і як кляси, в руках яких згромадили ся землі і капітали, підносили ся над масою селянства і міського поспільства. Брак правної рівноправности (а по селах і неволя) і лихий економічний стан більшости сульської та міської людности викликали в новій історії західної Европи два головні соціяльні питання; вони істнували, певно, давно, але висунуто їх і почато розвязувати лишень у XVIII і XIX ст.. власне питанне селянське і робітниче, і при тім перше дотикало ся лишень ліквідації давніх соціяльних відносин, що повстали на основі феодалізму, а друге було висунуте лишень у нові часи у звязку

Digitized by Google

в наслідками розвою пролетаріята, великого промислу, вапіталізму та політичної сили буржуазії. Народня маса була в пригиченому стант. За часів пановання феодалізму вона була майже в цілковитій неволі. Коли повстала станова монархія, право репрезентації в державних соймах належало лишень духовенству, дворянству та містам, які користали із свого політичного впливу вельми своекорисно і на шкоду народнім правам та інтересам. Та коли впали станово репрезентаційні установи і державна власть згромадила ся в руках абсолютних королів, до початку нової політики, яка кермувала ся ідеями просьвіти, становище маси не поліпшало. Перше, зруйнувавши феодалізм що до політики і позбавивши упривілейовані стани самостійної участи в державних справах, абсолютна монархія до половини XVIII в. не дотикала ся соціяльної сторони феодалізму і горожанських привілеїв духовенства та шляхти, тяжких для народа. Друге, політика меркантилізму примушувала нову державу особливо підпирати заступників грошового капіталу і часто навіть просто на шкоду правам і інтересам хлїборобської і фабричної праці, особляво у сфері регляментації промислу, на користь якої жертвовано свободу і добробут робітників. Нарешті до усього давнього лиха, що тажіло на народі, до десятини, що брали на користь духовенства, до феодальних здирств, що чинили ся над людом на користь сенерів, долучили ся державні податки всім тягаром упали на народию масу, в якій уряд повсюди бачив одну лишень податкову силу. Становище маси навіть просто гіршало, і се тяжно відбило ся на її свободі і матеріяльному життю, і в XVIII ст. воно досягло врайних розмірів узагалі після часів феодальної анархії.

Такий стан феодальної маси, а до того й потіршення, що лучали ся час від часу були причиною її повстань, про які ми вже згадували, і в загалі всіх соціяльних рухів при кінци середніх віків і в нові часи. Не вважаючи на однаковість цілих рухів або окремих випадків глухого невдоволення, що ще не перейшло в отвертий вибух, не вважаючи на неоднаковість умов поодиноких країв і епох, де й коли відбувало ся щось подібне, скрізь і завжди виявляєть ся присутність одного, універсальнійшого і тривкого жерела стремлінь маси, яке покриває собою часові і місцеві відміни: з кінця середнух віків такі рухи стають иід прапор небагатьох принципів, яві формулують ся то як божий закон, заповіт Христовий, свангельська свобода, то як велінне природи, природне право, "права чоловіка і горожанина", се є скрізь і завжди особа уміщує себе, свою свободу, своє право, свої стремління і інтереси під оборону релігійних і соціяльно-етичних ідей. В часи релугійної культури і в народній масі, що має особливий нахил до загальних ідей, обвинутих релігійною пеленою, соціяльні рухи набрали власне сектантського характеру, і в сектах, як середньовікових, так реформаційних часів ми подибуємо усі головні прикмети народніх рухів на соціяльній основі. До голосу народнього помалу почали прислухувати ся і кермуючі верстви і уряди, що мали аразу до розпорядку одну лишень репресію, і соціяльні реформи стали одним із завдань поступової політики. Не кажучи про поодинові особи з вищих верстов, які боронили прав і інтересів народніх мас, можна зазначити в загалу, що нижче духовенство нерідко переходило на сторону народа, і що буржувзія, як ми бачили, тримала в масою, коли доводило ся боронити спільних інтересів проти соціяльних привілеїв і політичного деспо-

- тизму. З розвитком державного розуму і королівська власть починала брати в свою опіку права і інтереси народну. У всіх сих випадках діяльність поодиноких суспільних елементів об'єднувала ся ідеєю прав особи на істнованиє, гідне чоловіка.
- 5. З кінцем середніх віків у селянському життю відбували ся дуже важні зміни, що мали свої причини, як у самому сьому життю та зусиллях народу поліпшити своє становище, так і в щасливих або нещасливих загальних політичних і соціяльних умовах. У феодальні часи становище селянина в загалу означувало ся осібностями соціяльного феодалізму — сполученнем великої вемельної посїлости з дрібною господаркою прикріплених до землі населенців. У загалі, в сьому становищі треба розріжняти дві сторони: правну і економічну. Перша була в тому, що особа селянина і те, чим він владає, залежали від власти федального сенера, друга-ж — у тому, що селянин був забезпечений земельним наділом і провадив самостійно своє господарство. Такий стан річей не був незмінний, але у всїх краях і по всяк час він усяково відмінював ся. В Англії правна підлеглість народньої маси зникла досить рано, і можна сказати, що нова англійська історія уже не знає кріпацтва. Досить рано почало ся увільненне особи селянина від невільничої залежности й у Франції, але сей процес відбував ся тут досить помалу, і в XVIII ст. на француській землі істнували ще кріпаки, хоч місцеве право багатьох провінцай уже не припускало його. Навпаки в Німеччині, в Угорщині, Польщі, Данії повертаннє в кріпаки зміцніло і навіть просто почало ся в часи багато пізнійші. Саме увільненне селянства від невільничої чи де-що мякшої залеглости відбуло ся або через поодинокі пере-

ходи до свободи, як се робило ся за ранійших часів, або виступало як загальні урядові заходи, що мало вначінне головно за останніх півтораста літ. Перехід селянської особи в стан вільний доостаннух часів, — коли з особою стала увільнять ся від феодальних прав і вемля, а особиста свобода доповняла ся земельним забезпеченнем (найлиша форма розвязання селянського питання), звачайно йшов поруч із польшеннем над землеюправ феодального сенера, які обтяжали селянську власність здирством і здержували вільне орудуванне нею, або в відбираннем землі на власність сенера, що підготовлювало утворенне сільського пролетаріяту. Особливо виразно виступає перша комбінація в історії Франції, де невільність землі була загальним правилом до самої революції поруч із досить невеликою решткою невол'ї особи: можна навіть сказати в загалі, що особисту еманціпацію селянина куповано тут на кошт перенесення на селянську землю особистих повинностий. Але у Франції бачимо і другу форму ленне селянина від землі не тільки в правному, але й економічному розумінню, се є позбавлюванне землі, через що і тут поруч із селянством, що задержало землю, утворив ся сільський пролератіят, так що хліборобський стан поділив ся на господарів і наймитів. Особливо позбавление землі сільської маси для соціяльної історії Англії, де воно почало ся дуже рано, відбувало ся особливо скоро і досягло найбільшого розвитку, утворивши в селах лишень дві верстви: більших властителів із капіталістамифермерами, що арендують у них землю, і найнятих робітників-хліборобів, повбавлених якої будь власности. Тут сей процес, який выс у земельні відносини прінципи буржуваної грошової господарки і капітал'єтичного промислу, закінчив ся ц'яком

при кінці XVIII ст., — приклад на те, що не всяке знесенне феодального ладу було корисне для людности, тай на те також, що буржувзія перенесла принципи своєї верстви і в сільське житте, в земельні відносини, де вона при тім навіть просто почала випихати аристократію.

Розумість ся, що при такій неоднаковости місцевих умов зміст селянського питання був неоднаковий у ріжних краях, але мета його була скрізь однакова — щоб дарувати хліборобови життє, якого гідна спосібна до духового розвитку і вільна людська особа.

6. І в сільському і міському побуті в се-редні віки переважувала дрібна господарка і дрібний промисл. Верства більших властителів землу була або духовним або військовим станом, які не робили із сільської господарки своєї спеціяльности, і в феодальнім земельнім устроєви лучила ся велика земельна постлість із дрібною господаркою. Досягали сього тим, що сенер лишав безпосередно до свойого розпорядку лишень невелику частину належної до його землі, обробляючи її панською працею, а решту "держали" на усявих умовах селяне, які за се відбували усякі обовязки і платили чинші. Так само і верства більших капітал'єтів складала ся з купців, які вели гуртову торговлю і робили грошові операції, не будучи ще промисловими підприємцями: продукція була в руках хазяїв (майстрів) невеликих робітень; там вони працювали самі з небагатьома меньшими товаришами (підмайстрами) і хлопцями, які вчили ся у них ремества (термінатори) і входили в безпосередні зносини з замовниками і покупцями; до того майстри одного ремества складали спілвн (цехи), що підтримували між ними рівність через заборону поодиновим робітням розширювати продувнію поодинових заведень, становище-ж під-

Digitized by Google

майстра було лишень часове, се в ніби перекодовий степень від науки до самостійного замяття ремеслом. В основі цехової організації, що пеклувала ся про рівне забезпеченне поодиноких своїх членів, лежав таким робом принцип асоціяції, тим більш іще, що цехи одержали і політичне значінне підчас боротьби ремісничої демократії з буржувано за участь у міській управі. В селах так само заводить ся громадське житте і не тільки ради оборони громадою своїх прав, але й ради цілей скономічных: селянські наділи після жнив і косовиці цідлягали праву випасу, се є усе село могло пасти свою скотину на спільному вигоні, що було дуже корисне для плекання скотини, а до того у селян у спільному користанню були ще осібні пасовиська, луки і ліси. Так лучила ся в середньовіковому народньому життю основа рівного для всїх забезпечення, сприяючи особі в розумінню забезпечення її матеріяльних потреб, із основою громадської солїдарности в імя особистого гаразду, бо цехи були до того ще й товариствами запомоги в нещасливих випадках, а істнованне громадських прав на землю мало що до бідних мешканців іще й добродуйний характер. У сих розпорядках, яких гарна сторона очевидна сама в себе, народ сам сполучав домагання особи з громадськими інтересами.

Одначе хибно було-6 думати, що таке житте було чимсь викінченим і обхоплювало усі сторони життя: навпаки, чимало в ньому мало характер починів, з іяких лишень згодом могли-6 виробити ся доскональнійші форми, і поруч із ним істнували інші форми, сильнійші і разом із тим ворожі йому. Дрібна господарка і громадська солідарність розпадали ся в середині і валили ся вовні.

Digitized by Google

Щоб як слід зрозуміти громадську солідарність і самообмеженне особи в імя соціяльного інтересу, потрібно деякого ступня індівідуального розвитку, якого то ступня певне не могло бути в малокультурних масах. Егоістичні стремління, які у заступників вищих верстов суспільности проявляли ся в бажанню політичного і правного і економічного пановання над масою, в самій маст виявляли ся в формі бажання поодиноких Yї членів ухилити ся від обовязків, які накладало на нех згадане житте, тим більш, що в часи, коли особиста основа в загалі була у вневазі, чимало сторін сього життя були і без потреби важкі. Вилучення з селянських громад поодинових осіб, які потім ставали їх панами, е явище вже дуже давне, а стремлінне більш заможних членів полишити тільки для себе самих користуванне громадськими землями та лісами і пізнійш підривало громадське житте. Особливо анальогічне явище бачимо ми в історії цехів, в яких майстри все більш і більш відокремлювали ся в упривілейований стан тим, що утрудняли стороннім доступ до майстерського стану і полекшували його для своїх синів і затів, повертали своїх меньших товаришів (compagnons, Gesellen, як звали си підмайстри) у простих наймитів, визискували працю термінаторів продовженнем часу науки, обходили всявими правдами і неправдами нехові статути або вигадували нові правила на свою користь, надуживали цехових посад і т. і., через що цехи помалу прийшли до повного упадку. Таким робом сам розклад громадського і цехового побуту сприяв погіршенню становища маси, пособляв початкови пролегаріяту.

Зовні народня маса була позбавлена економічної самостійности через розвиток великої господарки і появу великого промислу. З часом властителі посілостий побачили, що для них кориснійше там, де складали ся на те шасливо умови, долучити селянські пайки до тих, на яких провадила ся дідична господарка, відобрати громадські землі для утворення на них нових господарсьвих пайок, повернути спадкових "державців" у тимчасових арендаторів, сполучити кілька передніх селянських "державств" або в одну велику ферму, щоб віддати їх у недовгочасну аренду за гроші, або в один суцільний вигін, щоб плекати вівці, які дають добру вовну. Все се витворювало пролетаріят, який кинув ся на заробітки в міста, де його швидко поглинули потреби великого промислу. Купці помалу почали переходити від самого лишень скуповування та розпродажі товару до участи в його виробі, користуючи ся з сво-ї грошевої сили, дешевої праці безземельних робітнеків, внутрішнього розпаду цехів і протеговання меркантильної політики. Селянин-властитель ачендатор із своїм дрібням господарством і цеховий майстер у своїй невеличкій робітні часто не мали вмоги ити на перебій з дудичом, із багатам фермером, із фабракантом і доводилось часто-густо після повної руїни сходити зі становища самостійного господаря в ряди безземельного і часто беззахистного пролетаріяту.

Сї відносини уже ранійш авертали на себе увату, поки не витворили в новійші часи осібного робітничого питання.

Переходимо тепер від відносин соціяльних до політичного устрою, який сам стоїть у залежности від сих відносин і рівночасно має самостійний вплив на відміни, які відбувають ся в них.

## Політичний устрій в нові часи.

- 1. Становий устрій суспільства і жарактер держави в станово му суспільстві. 2. Державні сойми і королівська власть. 3. Цержав й держава. 4. Неоднакова політика королів. 5. Індівідуальна свобода і державна власть.
- 1. Взаемини між державою і суспільством, краще, - його окремими верствами, можна будувати на усякій основі. За католицько-феодального устрою, де зверхня власть опинила ся в руках більших духовних і сьвітських властителів посілостий, держава, так мовити, розпливала ся в суспільстві, коли у новій абсолютній монархії. в якій громадські сили позбавлені усякої само діяльности, суспільство, навпаки. поглинуте В обох одначе випадках державою. і сьвітська аристократія і як репрезентанти дер жавної власти і як упривіленовані піддані абсолютного вороля займала те саме суспільне становище. В середині між обома епохами уміщують період, коли зверхня власть була поділена між королем, як репрезентантом державної основи, і політичними уставами, в яких репрезентоване було суспільство зі своїми становими поділами.

Західно - европейська держава переходить із середніх віків у нові часи в формі станової

монархії: період розпливу держави в суспільстві уже пережив ся, період, коли держава поглинула суспільство — був іще напереді. Епоха ста-HOBOY MOHADXII — XIV I XV B.; B XVII I XVIII столітях переважає королівський абсолютизм; XVI в. е перехідний. Попереду сих пяти віків формує ся, панує і гине політичний феодалізм, який поділив зверхню власть між аристократичними елементами суспільства, а кінець XVIII в. визначае ся переворотом, що розпочинае епоху участи безстанового суспільства у зверхній власти, коли соціяльне значінне помалу переходить від аристократії до буржуазії. З головних країв Европи одна Англія не знала ні феодального роздробления в розграблением суверенттету сенерами, ні королівського абсолютизму з усуненнем громадських сил від участи в державних справах. В Англуї середньовівова станова монархія перемінила ся в нову монархію конституційну, яка зробила ся вразком, який почали наслідувати контінентальні краї по француській революції. тут, як і скрізь, обидві форми громадської участи в державній управі не тільки забезпечали тим елементам, що брали участь, деяку незалеженість у тих чи інших справах від якоїбудь необмеженої волі, але й давали їм можливість здійснити за помічю державного примусу соціяльні стремління згаданих елементів, які перше були чисто станового характеру, а згодом почали відзначати ся характером більш клясовим. В найновійші часи почали домагати ся такої-ж запоруки і такої самої можливости і чисто демократичні стремління. Усі ті відносини відбивали ся і на новій політичній літературі — в розвитку ідей обмеженої монархії і народовладства.

За часів королівського абсолютизму, як ми вже бачили, держава завдала удар тільки полі-

тичним правам станів, лишивши їм усі їх соціяльні привілеї. Про те в народніх масах усе не вма рала віра в королівську власть, на підставі тої ідеї, що король є репрезентантом загальних інтересів, оборонцем і повровителем нещасних і пригнучених, - і стоячи дійсно понад становими стремліннями, монархія на Заході, - коли вона не исувала ся феодальними симпатіями, коли вона бачила, що народнього гаразду вимагають таки її власні інтереси, коли, нарешті її репрезентанти підлягали впливови поступових ідей, - справді давала почин до громадських реформ, що особливо характерне для епохи просывітного абсолютизму. 🧓 З другого боку, народні маси давали поміч королівській власти в її боротьбі з упривілейовато ними станами.

įΓ,

12831

2. Станово-репрезентаційні установи повстапен ли у всїх західно-европейських державах. Зна-🔻 я менні риси для них, не вважаючи на усї відміни дуві між ними є: участь суспільства через своїх заоди ступнивів у державних соймах, куди попереду ы кожен прибував по особистому праву, поділ сих печь соймів на станові палати, виданне законів і запроваджение податків за згодою заступників навой родних (у політичному розумінню слова). З сих дави рисів система ваступництва і законодатна власть у 🐠 із правом обговорювання податків увійшли і в конпретитуційну монархію новійших часів, як основні поч умови полутичної свободи, але становий характер выдавних державних соймів уступив у нових кон-🧝 🕸 ституціях перед новою основою. Далі, повеюди право участи в зборах державних станів належало ідби<sup>н</sup>не **усім станам, а лишен**ь духовенству, дворянству розвита міщанам (у Франції селянам лишень від кінця XV в. та в Швеції ще селянам, а за те в Польщі одній у, як лишень шляхті), а в кращому разі, — як се було ркв в Англуг, де рано почала упадати станова основа, —

тільки певній громадській верстві, що має певньй маєтковий ценз. Становість державних соймів, після усунення з них народної маси, робила з них знаряд, за помічю якого вищі верстви суспільства могли здійснити свої соціяльні стремління на некористь народніх інтересів, на що ми вже вказували ранійше. Варто напр. зазначити, що погіршенне побуту селян і навіть просте їх поверненне в кріпацтво в Німеччині, в Угорщині, в Польщі, в Данії було справою місцевих станових соймів, і що анілійський парлямент брав діяльну участь в обмежуванню селян. Тому то збори державних станів не тішили ся довірем і підпомогою з боку народніх мас, і се була одна з причин їх оезсилля в боротьбі з королівською властю.

Друга причина їх безсилля в сій боротьбі був міжстановий антагонізм: істнуючи в самому соціяльному життю, він переходив і в зібрання станових заступників. Кожен стан боронив тільки своїх інтересів, нехтуючи інтереси інших станів, із сього боку особливу ролю відгравало своє корисне і горде поведеннє дворянства, яке не хотіло нічим поступити ся для держави і з презирством гляділо на третій стан. се 6 на міщан. Замітним виїмком із загального правила в англійський парлямент; в його низшій палаті алучили ся в одно усякі соціяльні елементи, які в загалі вельми солідарно обставали за свої права і інтереси і в загалі виявили багато більш полутичного розуму, як напр. француські генеральні стани, бо остани не задержали навіть права обговорювати податки і не здобули участи в законодавстві.

Усім станово-репрезентаційним установам доводило ся зводити боротьбу з королями з приводу взаємного поділу між ними власти, а вислід сеї боротьби не був усюди однаковий. Деколи

сойми досягали цілковитої переваги над короною, вона тод' ставала sui generis вищою матістратурою аристократичних републик і так було в Польщі, а також одного часу в Данії і Швеції до монархічних пореворотів, що запровадили в обох сих землях (у XVII та XVIII ст.) абсолютвам, -і підтримували принципи виборчої монархії (що бачимо ще в Чехії та в Угорщинї). Але се були вимки, і з них одна лишень Польща встояла до враю на становищи аристократичної републики в доживотним королем на чолу. В інших вемлях збори державних станів або зовеїм перестали відбувати ся, як се було у Франції, в Еспанії, в Данії і в деяких німецьких князівствах, або відбували ся (в габсбурських землях і в інших німецьких князівствах, у Швеції) без справжнього значіння в державі, яка прибрала форму абсолютної монархії. Навіть Авглія за Тюдорів і Стюартів перебувала тяжку крізу, коли й у вій розвязувано цитанне, чим мае бути її парлямент і чи має він бути в загалі. Ми побачимо, що боротьба станово-репрезентаційних установ із королувською властю в XVI і XVII в. набирає особливого інтересу через свій звязок із релітійною ре-Формацією і виробленнем нових політичних ідей.

Піпупад станово репрезентаційних установ, що виросли на основі католицько тосодального і муніціпального середньовічнього життя, сьвідчить, розумієть ся, і про підупад самого того життя, що їм дало основу, а з другого боку — про народженне нової сили, яка знайшла собі підпору в об'єднанню станів під спільним прапором національности. Перехід від середньої історії до нової відзначаєть ся власне ще утвореннем більших націй під зверхністю королів. За феодальних часів король був вершком феодальної драбини сенєрів, був перший між рівними, а його власть опиралась

на феодальній присязі васалів і на великій земельній посілости (на доменах), так бодай дивили ся на короля феодали. В народі одначе жило інше розумінне монархічної власти, незалежно від того, чи уявляли її собі, як продовженне власти абсолютних римських цезарів, що було у Франції, чи як спадщину, полишену германськими королями, вождами народніми, що справді було в Англії. До сього ще долучав ся погляд церкви на боже помазание володарів. Самі королї, нарешті, не хотіли погодити ся з тим становищем у державі, яке стреміли утворити для їх власти феодальні сили. Борючись за своє право, монархія опиралась на правниках, які дуже рано (в XII-XIII в.) витягли з римського права науку про абсолютизм королівської власти: "що благоугодно королю — те мае силу закона". При кінци серелніх віків італуйські князі показали на ділу приклад европейським королям, чим вони наперед мали-б бути. Справді, італійський князь ("principe") був не феодальний сенер, се е не володар-дудич, і не феодальний король, се в не сюверен над усіма, а тільки перший серед рівних. От у чім була річ. В міських громадах і між іншим у міських громадах в Італії в загалі вперше в'явила ся верховна власть без земельної основи, і се була власть републиканська. Але ся власть помалу перейшла до князув, коди в тамтих містах повторила ся історія стародавньої таранії на основі боротьби аристократії і демократії: італійський принцип, що опирав ся на народньому знанию і на узбровній силі, переносив на себе необмежену зверхню власть міської републики, не потребуюча ні великої земельної посілости, ні васалів, а Макіявелі на початку XVI в своїй розвідці "Правитель", — дуже популярній у правителів тої епохи, — дав і теоретичне узасаднение сій виасти. Королі запозичили у ітамійських князів практику абсолютизму і прийняли його теорію; її повторив в іншій формі при кінці того-ж століття Боден, що покликав монархів, як заступників державної єдности, стати понад станами і партіями. Ідею абсо лютизму приложено до станово-репрезентаційних установ, і вони мусіли або зникнути, або лишити ся тільки в умовою зректи ся своїх традицій, прав і домагань. Місцеві і часові умови порішили їх долю в неоднакових випадках неоднаковим способом, і королівська власть перемогла стани.

3. Першим із сих станів було духовенство: як верства більших властител'в посілостий, воно займало однакове становище із дворянством, але окрім того воно складало ще орган'зацію, яка виходила за межі окремих держав і яка обхоплювала увесь европейський Захід: оргнан'зація була тісно з'єднана і дісціпл'нована під зверхністю римського первосьвященника. То утрудняло становище духовенства в державі, а тут іще виставляло са і неоднаково порішало ся питанне про взаємини між корол'ївською (чи імператорською) і папською властю, про відносини між державою і церквою.

Політичним ідеалом середньовікового папства була теократія: римські первосьвященники вважали себе намісниками самого Бога на земли і виводили з відси свої політичні домагання. Церков, учила далі їх теорія, се божа інституція, держава — справа рук людських і духовна власть установлена самим Богом для кермовання душами, а сьвітській власти поручене опікованне лишень тілами, небесне є вище від земського, духове вище від тілесного — церква повинна верховодити державами. Звідси папі належало право поставляти і скидати володарів, увільнювати їх

公司を開発に行う 自然に 日本日本 3 MAC 3 社会

підданих від присяги, видавати закони, обовязкові для устх держав, накладати на їх підданих податки на користь церкви, не питаючи для сього нічибі згоди, а сьвітські монархи повинні були слухати верховного первосывященника у всім, не могли видавати самостійних постанов, які хоч трохи відносили ся до церкви, і не мали права накладати податків на її прислужників. Певно, що се повивно було поставити і духовенство кожної окремої землі в цілком упривілейоване становище, давало йому осібні права над суспільством (таке між іншим збиранне десятини, широка компетенція церковного суду), увільняло вого від підлеглости державній адмін'єтрації, державним основам. У кращому разі сю теорію пояснювали, як строгий розділ власти духовної і сьвітської, на підставі тексту: "віддайте божеє Богови, а цу-сарське — цусареви", — текста, в якому бачили взаємну незалежність обох сил, що забезпечало церкву від вмішування держави в її внутрішнї справи.

Католицькій церкві не вдало ся здійснити свій теократичний ідеал, але в загалі умови середньовікового життя вельми сприяли її стре млінням і вимогам. Духовенство культурно етояло вище над сьвітським суспільством задля свойого образовання, а матеріяльно було станом дуже могутнім, що надавало йому моральної сили над масою і дозволяло опирати ся домаганням держави. До того, церква довго була единою сталою організацією, що обнимала усі краї Заходу і була сцентралізована в часи розпаду держави на феодальні посілости і політичного роз'єднання націй, і се також давало їй перевагу над сьвітською властю. Ся остання не могла погодити ся з таким становищем, і ось між церквою і державою повстала на Заході віковічна боротьба, що ве

закінчила ся в католяцьких землях і дост. Перевага в стй боротьбі була зразу на боцт церкви, але згодом уже — на боцт держави, що припадало на час упадку, в якому пребувала церква при кінці середніх віків, і тодішнього зміцнення держави, а також у загалі на той час, коли панованне в життю перейшло від церковної культури середніх віків до сьвітської культури нових часін. Держава успіпно відтручує домагання папства і клира і навіть сама нападая: за часів реформації частина володарів Західної Европи увілі-няєть ся від папської власти, стає на чолі місцевих, уже цілком державних церков, повертав духовенство в залежне від сьвітської власти урядництво, позбавтяє його основ матеріяльної сили, відібравши у церкви її землї, і таким чином вьмість попереднього поглинення держави церквою бачимо щось цілком противне. Коли друга частвна володарів і полишила ся в союзі з католицькою церквою і навіть виступила в її обороні проти реформації, та се не перешкаджало й їм як мога обставати за свою власть і права держави проти домагань папства і клира, — які стали до того податливійші, — і навіть ширити сю власть і с'ї права, повертаючи духовенство у знарядє абсолютизму, а в часи так званого просывітного абсолютизму в другій половині XVIII ст. католицькі уряди просто вже вступили на шлях, на якому протестантські володарі були вже в XVI ст. "Цівільний устрій духовенства" оранцуської революції був одним із проявів того-ж таки процесу; він відбив ся і в сфері політичних теорій, які сходили на те, що релігія — се справа цілком державна.

4. Таким чином нова держава перемогла у боротьбі з середньовіковими силами феодалізму (з його паростом — муніціпальним життєм) і ка-

толицизму: в початку володарі упорали ся в поодиновими світськими і духовними феодалами,
потім по части підклонили під себе, по части зовсїм
усунули в своїх королівствах незалежні політичні
орґанізації станово-репрезентаційних установ і католицької церкви. Касуючи право станів обговорювати податки і роблячи з церкви інституцію
цілком державну, королі самостійно орудували
і матеріяльними засобами суспільства і були
зверхніми керманичами в його духовому життю.
Держава підносила ся над суспільством і підклоняла під себе особу, орудуючи її маєтком і сумліннем. Державний принцип поборов основи становости, церковности, громадянства і особи. Політичні ціли поставлені були на передії всіх інших.

При такому загальному станови річи в нових абсолютних монархіях були можливі про те і справді були великі ріжниці— в ріжних землях, в ріжних

часах і в залежности від особи володаря.

права виводжено теоретично Королувські з божого чи в природного права, що було у звязку в неоднаковістю загальних сьвітоглядів, а на ділі був на них той погляд, що вони то істнують в імя загального добра, то що є приватною власністю короля. Абсолютизм, як розуміли його письменники XVII ст. Фільмер і Боссюе, що надавали йому чудовне походжение, і абсолютизм у Макіявеля, Бодена, Гоббза, Вольтера, фізіократів, Фридриха II, що виводили його з природної державної конечности, — цілком щось інше. Неодиакові між собою формули Людвика XIV, що підкланяв ідею держави ідеї короля, як даної особи ("держава, се — я"), і Гогенцолернів у Прусії, що вбачали в королях лишень перших слуг держави. Далі зі своїх прав королі користали або для органічної внутрішньої роботи державної будовлі, або для звеличания себе блиском зовнішніх здобутків і в двиастичних цілях. Абсолютизм, нарешті, служив також і справі культурної і соціяльної реакції, або, навпакв, ставав знарядем духового і народнього поступу. В сім разі можна розріжняти, напр. конфенсійний і двірський обсолютизм XVI і XVII ст. і "просьвітний" абсолютизм XVII ст.

Ми вже нераз згадували, що в загалі королівська власть після побіди своєї над феодалізмом і католицизмом відірвала у духовенства і дворянства їх політичні права, лишивши їм — і навіть узявши в свою опіку — їх соціяльні і панованне над духовим життем суспільства. Сим аж до часів просьвітного абсолютизму визначала ся майже уся політика королів що до соціяльних ріжниць і, розумість ся, що до народу. Державна ідея вагального інтересу відступала в такій політиці на задній плян, і держава переходила, навпаки, в організацію, яка підтримувала з усієї сили соціяльні привілеї католицько-феодального походжения. Коли при такій політиції і мало ся на увазі загальне добро, то тільки в розумінию підтримування внутрішнього ладу і зовнішньої незалежности, як се отверто заявляли політичні теоретики, се є не народній добробут, котрий, як цинічно ваявляв Рішеле, з державного погляду був навіть небезпечний. Для підтримування внутрішнього ладу і зовнішньої забезпеки, так само як і для блиску двірського життя і для полутики завоювань, коли королувські стремління набули виключно особистого характеру, треба було матеріяльних засобів, а їх повинен був постачати народ. Шануючи соціяльні привілеї католицько - феодального характеру, королівська власть увесь податковий тягар накладала на одну народню масу. Але окрім того, для роздобуття гроший, потрібних для національного і політичного

істновання краю, нова держава вдавала ся до осібної економічної політики меркантилізму, якої головною цілею були власні фіскальні інтереси : скарбови потрібні були гроші, і їх думали добувати, виключно пособляючи привозови їх в їх державу і вивозови із держави товарів, се є підтримуючи гуртову торговлю і великий промисл і таким чином сприяючи розвиткови буржуваїї — часто, як ми бачили, на шкоду хлїборобству (а, значить і селянству) і інтересам міських робітників.

Таким чином остаточно західно-европейська держава — і в формі станової монархії і в формі монархії абсолютної до звороту в політиці сеї останньої в часи просьвітного абсолютизму — нехтувала народні інтереси, і тим яскравійше виступають висмки з сього загального правила, як наприклад дбання Генриха IV про курку в празниковій ющці селянина.

5. Вирісши на таку силу, нова держава повинна була мати вплив і на долю поодинокої особи, як особи, не вважаючи на уг соціяльне становище. Стара політична організація не вважала на чисто особисті права, нкі були заступлені в ній правами становими. Новий політичній устрій узнав станові права лишень у взаєминах між поодиновими особами, але не що до держави. Остання і на ділі і в теорії відкидала індивідуальну свободу, лишивши за собою безмежні права, і сей принцип перейшов навіть у републиканський ідеал Руссо, який надавав натхненне в часи француської революції чисто демократичній політичній партії якобинців, що в індпвідуальній свободі бачили небезпечний і злочиний — з державного погляду — "інцивізм".

Між іншими відносинами сього напраму особливої уваги варті отсї. Перше, новочасна держава узяла в свою опіку економічну д'яльність — не для управильнення відносин між капіталом і трудом в імя народнього добробуту, а з цілями для останнього побічними; меркантилізм (чи протекціонізм) був вмішуваннем держави в подробиці продукції і заведеннем ц'ялої серії перешкод у промисловій д'яльности суспільства, проти чого дав ся чути в половині XVIII ст. л'їтературний протест економічної школи фізіократів.

Друге - i се в історії XVI - XVIII ст. мало безмірно більше вначінне, — принципи державности і індивідувлізму зіткнули ся на основі релітії. Ми ще бачити мемо, що реформаційний рух XVI ст., як його брати в цілости, мав причини моральні, соціяльні і політичні. Лишаючи на боці соціяльну сторону руху, ми завначимо тут два противні погляди на релугію, що повстали в ті часи: старі права католицької церкви у сфері віри почали заперечувати як окрема особа, так і держава, і після їх побіди над старою церквою (певне, де ся побіда була) повстала суперечка, чи релітія — справа державна, чи лишень внутрішня справа індивідуального сумління. Держава стреміла до того, щоб поглинути в собі церкву з її колишніми правами над індивідуальним сумліннем, а останне почало боронати свого права до свободи. На сій основі і відбула ся перша принципіяльна борба між змаганнем держави до абсолютного права і індивідуальною свободою. Побіда на останку перехилила ся на бік особи, і принцип свободи сумління виріс у загалі в принцип індивідуальної свободи від усякого вовнішнього примусу в духовій сфері життя.

## III. Середньовіковий сьвітогляд.

- Загальні замітки. 2. Загальне означеннє середньовікового сьвітогляду. 3. Схолястична фільософія. Аскетична мораль.

   Б. Реавція католицизму.
- 1. Стежачи за долею особи в залежности від соціяльних і політичних відносин із кінця середніх віків, ми виконували програму, виставлену в перших рядках першого розділу сеї праці; та соціяльно-політичними відносинами ще не цілком овначаеть ся усе жетте особи в суспільстві і її історична доля. Перше, є ще цілий внутрішній сьвіт індивідуального життя, чи сьвіт ідей — відмінний від сьвіта установ. Ідеї можуть мати дуже ріжнородний вміст, що відбиваєть ся на всьому духовому життю особи. Далій, з культурного боку ціле суспільство може стояти на неоднаковім ровені в ріжні часи свого історичного істнования, а серед самих членів суспільства можлива в сім напрямі дуже велика несхожість у зависимости від їх приналежности до ріжних соціяльних кляс і заводів. В обох разах від характеру і скількости культурних ідей, приступних особі і нятих нею, залежить степень особистого розвою і напрям, який прибирає історична діяльність чоловіка, а се, в свого боку, відчуваєть ся на соціяльно-політичних відносинах, які означують долю особи. Нарешті, є просто ідеї, що дотикають

ся власне питань суспільства і державности і мають вплив на реальні відносини сих сфер тепер і в будуччин.

Загал ідей, пануючих у духовому життю поодинової особи і цілого суспільства, о свільки його членів об'єднують загальні поняття і погляди. чи в духовому життю якоїбудь приватної соціяльної кляси чи культурної верстви, складає те, що ми звемо їх сьвітоглядом. Сї ідеї дотикають божества і природи, чоловіка і суспільства, висту-паючи як ідеї релігійні, наукові, моральні і політичні (в ширшому значінню), і об'єднуючи ся в ідеях фільсофічних, які самі можуть бути або теольогічні, або сьвітські. В кожному суспільстві виріжняєть ся осібна культурна кляса, яка, сказати-б, заправляє в усьому громадському життю своїми ідеями: в середні віки такою верствою було духовенство, в нові часи стала сьвітська інтелітенція. Умові і громадські інтереси сеї верстви можуть вузчати і розширювати ся, і на її стремліннях можуть більше або меньше відбивати ся стремлівня і інтереси окремих громадських вляс. Можна, через се, говорити про часи культурного розцывіту і культурного упадку, яких значінне для особистого розвою і соціяльного поступу, певно, не однакове: високий культурний ровень сприяв обом, культурне назадництво веде за собою, навпаки, соціяльну і політичну реакцію. Умові інтереси інтелітенції можна далій навернути на речі цілком абстрактного знапня або і на громадські питання, чим так, напр. роз-ріжняли ся між собою гуманїзм XIV—XV ст. і просьвіта XVIII ст. Інтелітенція, нарешті, може цілком зійти ся або зовсім не зійти ся з відомою соціяльною верствою, більш проймати ся становими стремліннями та інтересами, висловлюючи їх і в літературі, або піднімати ся до загальній-ших ідей і служити в загалі чоловікови, обороні

Digitized by Google

особи і громадського добра. Відси й усякі відтіни сьвітоглядів, як напр. влерикальний, що панував у середні віки, двірсько-аристократичний, який увели в моду італійські князі і який прославив вік Людовика XIV, сьвітогляд буржуазний і людовий, або тип, що панув над усіма ними ун'версальний, загальнолюдський, якому початок аробили в новій Европі кращі заступники гуман'яму.

Культурна історія нових часів характеризує ся в загалі побідою сьвітської культури над церковною, в якої рамки католицизм стремів замкнути фільософію, науку, літературу, штуку, примусивши їх служити не духовим потребам людської особи, а інтересам церкви, що домагалась духового і політичного пановання над суспільством і державою. Секуляризація культури є одним із найсьвітлійших успіхів індивідуалізму. З другого боку, в сій сьвітській культурі загальнолюдський і громадський принцип усе більш і більш бере гору над становостню і індеферентивмом, в якому хоч би й на загальнолюдській підставі, був винен у нові часи напр. італійський гуманізм і німецька просьвіта XVIII ст. в порівнанню з француською просьвітною літературою того-ж століття.

Вільно навіть зробити деяке порівнанне між політичним і літературним розвитком нових часів. В обох сферах сьвітська основа перемагає церковність католицизму і основа громадянства — становість, сю спадщину феодалізму. І держава і література про те набирають на час занадто абстрактного характеру, забувши про живу особу і реальні потреби суспільства. Як се було що до держави, ми вже бачили ран'йш; в історії літератури ми розуміємо тут період вичерпання в її творах пристрасного і упертого пошукування правди, вироблення особистої і соціяльної етики, відклику на громадські пекучі справи, а се власне

характеризує переважно француський клисицизм часів Людовика XIV, коли держава, як у колишніх часах католицька церква, задумала із фільософії, науки, літератури і штуки зробити одно із знарядів повного свойого пановання над особою і над суспільством.

2. Середньовіковий католицький сьвітогляд був із характеру свого теольогічним, а по стремлінням своїх головних заступників, се є духовенства і черців — клерикальним. Духовенство не тільки займало в суспільстві перше місце з боку політичного і соціяльного, але й панувало над ним із боку культурного, як єдина осьвічена кляса в суспільстві. Останнє жило ідеями сеї культурної клясв, чи цілком їх поділяючи, чи в значній мірі підлягаючи їм, чи не висовуючи проти них ідей противних, протестуючи лишень арідка, без більшого успіху, а головно — без системи і об'єднуючого принципу. Католицький сьвітогляд мав силу, між іншим через свою систематичність і свою внутрішню едність. Ми бачили, що церква домагала ся цілковитої підлеглости держави, але се було лишень приватне пристосование принципу, силою якого і духовенство повинно було панувати над сьвітськими станами, і фільософія мала бути лишень служницею богословія, і все життє чоловіка на землі — тільки підготовленнем до життя в іншому сьвіті. Панование церкви над съвітом і відречение особи від сьвіта, щоб бути в безумовній підлеглости у церкви і проводити справу свого посмертного спасення, от до чого сходять уст вимоги системи. Система сама виходила з послідовного переведення суцільного погляду на людське житте, якого основи були взяті з христіянства, але не були йсго суттю: вітчина чоловіка не на землі; в свойому часовому життю він повинен піклувати ся лишень про посмертне спасенне; сьвіт перешкаджає в сїм чоловікови своїми спокусами, а тому треба зректи ся сьвіта і його приємностий, матеріяльного добро-буту, любови і подружа, свободи, як жерел гріха; через грішну вдачу свою чоловік не може спасти ся без церкви, яка й повинна панувати над усім, що в на землі, для успішного виконання порученого ій діла — ратувати душі людські для вічного життя. Ідея вирікання сьвіта та ідея пановання над сьвітом, що такі противні собі, але стали ся такі близькі одна до другої, втілили ся в чернецтві і папстві. Інституцією, що здійснювала ідею аскетизму, було власне чернецтво; вово служило заравом кращою підпорою і установі папства, яка являла з себе принцип теократичний. Правда, аскетизм не дуже годив ся в чернецькою вемельною постлістю, а теократії не можна було виправдати поведением поганих пап, але се вже належить до обсягу зовнушніх фактів, а не до сфери ідей. По ідеї ченці, залишивши сьвіт, щоб, зложивши обіт безженьства, бідности і послуху, гнобити свою плоть постом, вічним безсоннем і важкою працею. а духово займати ся лешень каяттем та побожними думками, — повиний були бути зразком аскетичного життя, яке одне не було життем грішним, а папа, поставлений над усіма царями вемними і над усім сьвітом, повинен був бути намісником божим на землі, щоб осьвящати земне житте від гріха і направляти всіх і все до єдиної небесної ціли. Аскетизмови, що був найвисшим принципом морального съвітогляду і теократії, яка була найвищим принципом сывітогляду політичного, в умовій сфері відповідала схолястична фільософія, в якій проведені були ті самі два принципи; виречение сьвіта і панование сьвітом. Зовнішній сьвіт уважали річю, невартою уваги, тай сама людська вдача, зопсована первородним гріхом, здавала ся вартою обслідовання тільки з погляду спасення чоловіка від вічної смерти Сином Божим, який для нього втілив ся, в своїх же гадках про те, що варте уваги, чоловік повинен був безумовно покладати ся на церковну науку, не відступаючи від неї при здобуванню нової правди і користуючи ся з свого розуму лишень для того, щоб його доказами зміцнити догми віри.

Таким чином, виходячи з релігійного сывітогляду, католяцька церква збудовала догматичну
науку, аскетичну мораль і теократичну політику,
що відкидали людські основи зацікавлення зовнішнім сывітом і своїм власним я, основи допитливости особистого розуму, стремління до фізичного здоровля і матеріяльного добробуту, полової
любови і родинних клопотів та радощів, нарешті
державного суверенітету, як найвищим проявом
громадського життя. Цілковите здійсненне такого
ідеалу було неможливе, і навіть у теорії лиш мало
хто був псслідовним, але й того, що виконувало
ся і заявляло ся з обмеженнями, з відскоками,
а навіть із суперечностями, було цілком досить,
щоб покласти на розвиток і свободу особи міцні
і важкі пута.

Лишивши на боці сферу політики, про яку ми вже говорили, спинимось на середньовіковому католицькому сьвітоглядови, на догматичній науці і аскетичній моралі церкви, як таких, що мають чисто культурний інтерес і власне що до духового і матеріяльного життя особи, бо се житте багато залежало (не кажучи про умови соціяльні і політичні) власне і від сього сьвітогляду. Се для нас тим більш потрібно, що поступовий новочасний індивідуалізм ранійш усього виявив ся як раз у сфері умового і морального життя, де культурний напрям, відомий під назвою гуманізму, був у сути своїй відновленнем людських основ у життю особи, які відкидав середньовіковий сьвітоглял.

3. Нова Европа завдячує успіхи своєї цівілізації, багату духову культуру, свою техніку, поліпшення свого горожаньського побуту і т. і. своїй науці, що досягає в останні століття небувалого перед тим розвитку. Усі сі наслідки були аплодом умового руху, що родив ся в часи відродження, а сам сей рух мав постійне жерело в духових вимогах розвинутої особи, в стремліннях допытливого розуму, в шукаючому вдоволения особистому хистови чи нахилови до розсліду, до творчости і до розумовання, в благородній жадобі знання. Настанне часів, в яких став можливий блискучий науковий і фільософічний розвій, було важною хвилиною в життю Заходу просто із всесьвітно-історичного погляду. Культурний рівень суспільства значно понижчав при кінци старого сьвіта, і приклад Візантії, якій випало лишень "зберігати" скарби античної цівілізації, сьвідчить, що зовсім не самі варвари, які зруйнували Західну Рамську імперію, були винні в загибелі в нүй розвинутого умового життя. З появою Германців справці закінчив ся упадок, а часи феодальної анархії меньш усього могли сприяти підвисшенню культурного ровеня суспільства. В сї часи единим осьвіченим станом було духовенство, в якого руках одначе вся письменність повинна була набрати церковного характеру, тай сей стан далеко не завстди і ще більш не увесь стояв на потрібній височині свойого звання просьвітителя суспільства. В історії образованости можна замітити цілі епохи темноти усього клира, а за кращих часів католицької цівілізації — численні приклади, які сьвідчать про те, що духовні пастирі були мавже так само неосьвічені, як і їх паства. Військове житте феодального стану з його замками, чварами, турнурами і польованнями не було пригоже до пробуджения умових ресів. Тим то першою сьвітською інтелітенцією

були люди, яких можна найменувати підпанками, і які впишли з міських кляс суспільства, але се могло мати місце в досить пізні часи кінця середніх віків.

"Фільософія є служниця богословія — так формулував значінне наукового досліду Тома Аквінський; діяльність розуму сходила на те, щоб його доказами підпирати деякі непохитні тези, і напр. відновитель фільософічного елементу в теольотії, Ансельм Кентерберійський, просто вважав потрібним, щоб до сьвідомости провадила віра (credo, ut intelligam). Съвітській особі цілком заборонено було міркувати, щоб не впасти в єресь, і в сім напрямі над людською думкою наставлена була церквою найострійша опіка: занятте наукою і її уділюванне поручало ся лишень церковникам, ва якими одначе власти пильно доглядали, бо й духовні не вважали ся — тай справді не були забезпеченими від вресий. Хто у чомубудь не згожував ся з офіціяльною фільософією — того судили, накладали заборону, нераз навіть утискали, переслідували, обвинувачували в єретицтві, віддавали церковному суду: церква вважала, що має право силою доводити чоловіка до правди і віддавати його сывітській власти на кару "без розливу крови", коли він обставав при свойому.

Крайній аскетичний погляд на знанне доводив навіть до відкидання всякої науки, як марного заняття, що провадить до загибели, але сей погляд, розумієть ся, не міг стати загально узнаним. Заступнеки середньовікового сьвітогляду вчили ся, думали і писали і ради служення інтересам церкви, і ради задовольнення власних умових потреб, що приводило їх нераз до борби з авторитетами. На схолястичній фільософії, яка характеризує середньовікову образованість, відбивали ся усі згадані відносини: людській мисли відмежоване було дуже невеличке поле питань метафізнки і льогіки, що найбільш стояли в стороні від дослідів над реальним світом, природою і чоловіком у сих питаннях треба було згожувати ся з узнаними авторитетами, — в сім разі головну ролю відгравав Аристотель. В якому виключно абстракційному напрямі працювала тоді мисль, знати із голосної суперечки між номіналізмом і реалізмом про те, чи загальні поняття в прості слова, чи може реальности; церква взяла в свою оборону другий погляд, який в дійсности ще більше відтягав схолястиків від заняття дійсними, а не вигаданими реальностями. В такому напрямі почали переробляти самого Аристотеля, який не дуже то підходив під схолястичний поза абстракціями справжнього людського життя в природі і в суспільстві, друга, більш наівна частина церковного письменства втілювала духові уяви релітії в грубі тілесні образи, переносячи на небесне риси земного життя, і в сім напрямі навіть у самій релітії не піднимаючи ся понад найбільш забобонні погляди.

Тільки гуманізм зробив початки самостійній діяльности розуму і інтересу до реального сьвіта.
4. Людська особа шукає найвищої правди

4. Людська особа шукае найвищої правди і знаходить її в свойому моральному сьвітоглядови, який або бере готовий від свойого оточення, або виробляє собі сама, прислухаючи ся до голосу власного сумління і кермуючи ся власним розумом. Середньовіковий чоловік одержував готовий моральний сьвітогляд, що ототожнював саме христіянство, сю релітію любови до ближнього, з аскетизмом в імя чисто егоістичного піклування про особисте тогосьвітне спасенне, В суспільстві все бувають люде з більш чутливим сумліннем, з твердійшим характером і здатнійші жертвувати життеві блага з обовязок, сі люде ставали сим

Digitized by Google

іншим. Середньовіковий сьвітогляд робив із таких людей — аскетів, що покидали людей і вбивали в собі інстинкти природи, хоч і в другого боку, цевно, разом із ними в манастирі йшли й люди з іншим настроєм, тай не всі й ті, що адатні були на, подвиг ставали егоістичними і байдужними до громадських інтересів пустельниками. У всякім разі домагання аскетичної моралі від усіх — цілковито вректи ся сьвіта і придушить в собі своє я, виставляло сумліню ділему: чи жити так, як вимагае етичний обовязок, але вректи ся усього, що по природі своїй шанує чоловік, чи не зректи ся благ житевих, але все памятати тоді, що грішиш і готовиш собі загибель по вік: крайні заступники аскетичної моралі просто заявили, що всі повинні йти за принципами ченців. Таким чином, за найвищий моральний ідеал середньовівовий сьвітогляд виголошував презирство до тілесного сьвіта, пригнобленнє в собі власної волі і виріканне пут громадського життя. В останньому разі індивідуалізм набрав характеру егојаму, але власне тільки се одно та думка про тогосьвітне спасенне і зберегали ознаки індивіду-ал'яму: земне житте особи руйнувало ся, і задовольнение найзаконнійших домагань людської природи узнавали в самій основі річю немораль-HO, ce e rpixom.

Певно, таке перекрученне морального ідеалу не вбивало христіянського милосердя до тих, що страждають, і євангельської любови до ближнього, одначе заява про те, що добрий стан тіла і матеріяльняй достаток не тільки нічого не варті, але навіть шкідливі для справи душі, набирала і в соціяльного боку неґативного значіння. Землю проголошувано долиною плачу і страждань, і в сьому життю спасти ся з сеї долини плачу здавало ся можливим лишень у манастирі: сьвітови в його недосконалістю не протиставляли

іншого соціяльного ідевлу, окрім тихого пристановища в обителі ченців, то й нащо було стреміти до того, щоб краще урядити матеріяльне життє людей, коли воно, се життє, і є жерелом моральної загибели? Мало того: крайні аскети не вдовольняли ся домаганнем простої особистої безкористовности, коли є спільна манастирська власність (що складаєть ся, між іншим, і з залюднених маєтностей), не задовольнялись навіть заснованнем жебручих чернечих чинів, але вимагали ще виречення праці через те, що вона витворює гріховну власність, і ради власної досконалости радили жити на користь тих, що працюють, годуючись їх милостинею.

9. Такі були основні риси середньовікового сьвітогляду. Він мав свою епоху цілковитого пановання і свою епоху підупаду. З аскетизмом були в постійному противенстві інстинкти природи і вимоги спільного життя, і сами ченці були перші, що нарушали обітниці, які давано підчас вступу в манастир, — і се стало навіть улюбленою те-мою сатиричних творів. Проти догматичного невільнецтва думки обурювала ся сама думка, і між самими таки схолястиками було чимало таких. яких католицька церква цілком справедливо обвинувачувала в раціоналізмі. Теократична поліпрактиці супротивлялась стремлінням правителів, а до того зустрічала і теоретичну опозицію в цілому ряді письменників, що виводили між іншим зверхию власть із людської основи запровадження її самим народом, як се робили правники, що досліджували римське право, і славний Марсілій Падуанський. Моральний підупад папства і чернецтва в XIV і XV вв. сприяв внутрішньому розкладови католицької культурної системи, яку і зо вні почав руйнувати новий умовий рух. Але ся система не вмерла і брала участь

іще в усяких реакціях проти розвитку нових основ історичного життя.

Релітійна реформація XVI в. викликала католицьку реакцію під проводом єзуітів. Неправдою було-6 гадати, що ся реакція була вимірена лишень проти реформації; вона так само дотикала ся і гуманізму. Неправдою було-6 думати також, щоби вона була тільки культурна, бо вона служила і цілям реакції соціяльно-політичної. Нарешті, не можна говорити про одну лишень католицьку реакцію, бо їх було кілька: напр. другою значною реакцією католицизму, хоч уже слабшою як перша, була та, що виникла за часів реставрації, се є на початку XIX ст. В сих ре-акціях католицизм відновляв догматичні принципи своєї фільософії і свої теократичні домагання. Сзуіти були головними реставраторами схолястики після блискучих часів гуманізму і перед народженнем самостійної новочасної фільософії: як учені, професори, учителі, вихователі — вони були головними учителями католицького суспільства, навчаючи його в напрямі умової залежности від церковних авторитетів і понижуючи особу справним її муштрованнем. У політиці відновили вони давні теократичні традиції. Католицько-реакційна держава перейняла ся такими самими культурними основами, узявши на себе пригно-блювание вільної думки і перен'єщи на королівську власть теократичну науку про її божеське походжение.

Реакціям католицизму не повело ся тільки відновити аскетичного сьвітогляду. Його безповоротно осуджено, хоч і з двох неоднакових поглядів, і гуманізмом і протестантизмом, сими двома проявами нового індивідуалізму: і той, і другий шукали основ моралі не там, де покладав їх аскетизм — перший власне в людській природі, другий — у спасаючій особистій вірі.

Сауітска реакція не робила навіть і проби відновити аскетичний принцип: члени самого чина перестали бути справжніми ченцями, а в мораль свою запровадили опортуністичний принцип моральної байдужности, убивши елементи особистого сумління, розповсюдивши домагання послуху на таку навіть сферу, де перше ніхто не поважував ся його прикладати, бо по єзуітській етиці старший міг узяти гріх на себе, а молодший повинен був слухати начальства, хоч би навіть учинив

і смертельнай гріх.

Середньовіковий католицизм і новочасні католицькі реакції ставили ся однаково ворожю до індивідуальної свободи. Середньовіковий католициам ставить своїм завданнем не допустити особу до того, щоб вона могла не слухати, а нові реакції мали своїм завданням навернути бунтовливого чоловіка до лона єдиної спасаючої церкви. В давиїх церковних науках почали вбачати в загалі спосіб протиділання новим культурним і громадським стремлінням, що зачепляли консервативні інтереси, а се сприяло штучному підтримуванню державою загальної умової атмосфери, утвореної середньовіковою католицькою системою, хоча держава, певно, не могла і не повынна була допускати теократичних тенденцій у політичних науках і вористала лишень із того, що було вироблене теольогічною думкою для того, щоб надати королівській владі божеського характеру. Шо-ж до аскетичної етики, то віра в неї почала підупадати, хоча чернецтво істнувало й далу, а навіть трохи зміцнуло в часи відновлення католициаму в XVI ст., і ніхто вже не мав великого інтересу штучно підтримувати ото-тожненнє моралі і аскетизму. Сильний удар останньому, як основі середньовікового сьвітогляду, завдав іще гуманізм.

## IY. Суть гуманістичного руху.

- 1. Загальне означение гуман'яму 2. Роля ялясячної старовим в новій культурній історії. 3. Значінне гуман'яму в умовій історії Европи. 4. Перерва в розвитку сьвітської культури.
- 1. Тепер переважно означають іменем гуманізму те, що має назву ренесансу чи відродження: перше означение і давнійше, і, — що особливо виразнійше, тай головне усього культурного руху, відомого під обома назвами, вистає в слові "гуманізм" яскравійше. Попереду, ще не дуже давно, в рененсансі вбачали переважно відновленне клясичних занять, якому признавали умовий переворот в Европі у переходові части від середніх віків до нових; потім власінвість перевороту почали розуміти, як секуляризацію культури, се є як увільнення її з під церковної опіки, що цілком справедливо, і тільки по всьому вказане було спільне жерело і сеї секуляризації, і цілого інтересу до античної літератури сьвітського характеру, власне жерело в нових умових і моральних питаннях самої особи. Річ у тім, що особа доросла перед XIV ст. до того степеня, на якому не могла далі задовольняти ся ві схолястичною фільософією, ні аскетичною моралю: стремлінню її до самопізнання вже не

відповідали номінал'їстичні і реалістичні абстракції; її життєві інтереси були в цілковитій суперечности із принципам чернечої етикн, бо особа почала сьвідомо і принципівльно цікавити ся і дорожити усім людським. Такий духовий вміст, що найбільш відповідав її питанням, зміст чисто людський, вона віднайшла в напів забутій античній літературі: се були для неї humana studia в противність першим богословським divina studia. Середиловіковий погляд ва природу людську і на зовнішній сьвіт був песимістичний: перша— гріховна, друга— долина печалі і страждань. Розвинута особа увіходить у нову історію просто з більш оптимістичним поглядом, і як внутрішній її голос, так і велвчність чоловіка, що проявила себе в чудових утворах давньої думки і давньої штуки, пром вляли їй про шляхотність людської природи, про законність її стремлінь, про можливість урядити на землі життє своє як слід. Культурний чоловів перемінав погляд на самого себе і на подібних до себе найрадикальнуйшим способом, і се мало, певне, дуже важні історичні наслідки. Нова сьвітська цівілізація веде свій початок

Нова съвітська цівіл'язація веде свій початок від гуман'яму, що проявив ся найран'йш в Італії (XIV в.) і звідси розповсюдив ся по інших краях Західної Европи. Чоловік живе, думає, стремить, працює, уряджує свої відносини до інших людей, як моральні, так соціяльні — відповідно до свого розуміння життя, меж свого ума, своїх здібностей, своїх та чужих прав. Середньовіковий сьвітогляд був абнегацією життя сполученого з пригн'яченнем в особі сьвідомости її умової сили, її здібности до усякого прояву себе у зовн'шньому сьвіті, її прав, абнегацією законности її природних стремлінь, а гуман'ям був власне духовою еманципацією особи. Початий в XIV ст., по части підтриманий, по части навпаки відіпхнутий релітійною реформацією XVI в., абсолютно придушений на

якийсь час католицькою реакцією, культурний рух сей відродив ся з новою силою і для значнійшої історичної ролі в "просьвіті" XVIII в., яка сама опираєть ся на гуманізмі, будучи навіть чи не його відміною. Умови місцеві (напр. італійські умови для гуманізму і француські для "просьвіти") і часові, напр. особливий вплив клясичної літератури в першому разі і природознавства — в другому, бо в XIV в. давна література була единим способом умової еманципації, а в XVII в. почав ся блискучей розвій природописних наук, словом, неоднакові умови надали сьому рухови того чі іншого характеру, вробили його з того чи іншого боку односторонним, не дозволили йому вплинути в пович на загальну зміну життя, але під тим, що було в сьому рухови місцевого і часового, повинні завсіди добачати щось таке, що має більш універсальний і тривкий характер. Гума-нізм і "просьвіта" XVIII в. самі з себе — лишень дві особливо замітні хвилини в історії особистого розвитку на европейському Заході: вільний дослід і протест проти аскетичної моралі-тісно вязав із собою гуманістів і фільософів XVIII в., але і в тих, і в других були ще раньші попередники, напр. раціоналісти-схолястики і так звані аверроісти, або також сьвітські пости, які виспівували життєві утіхи, а вся сучасна фільософія і сучасна наука самі є відміною того самого основного руху, викликаного розвитком особи. І тут, як і завсе, при означению історичного значіння культурних часів треба розріжняти місцеве і дочасне від основного і постійного. З найбільшою силою гуманізм появив ся в Італії, але в історії самої Італту його ролю не можна наіменувати благодуйною, і сим навіть нераз попрікають його національні історики, хоч у сім разі винні були за-гальні умови краю і того часу. Німеччині реформація, яка в ній мала свій початок, заподіяла

H. Kapeeb.

6

Digitized by GOOG[e

теж не мало лиха і се завсе служить лецьким історикам німецьким за спосіб крепити свій загальний осуд протестантства, але знов таки не сей останній сам із себе винен був у лихолітті Німеччини, а загальні умови німецьжиття в XVI в. були такі, що кращих наслідків реформація в Німеччині й не могла дати. Нарешті, фільософія XVIII ст. найсьвітлуйше розвинула ся у Франції, і чимало слабших (і навіть сумних) сторін француської революції стоять у звязку з хибами сеї фільософії, але й сї останнї, і ті лихі наслідки, що виключно до них прикладають, знову таки викликані були умовами місця і часу. При загальному оцінюванню гуманізму, протестантизму і фільософії XVIII в. треба в вагалі лишити на боцу частні погляди тої іншої національности чи доби (погляди, які успішно можна прикладати в історії окремих країв), щоб підняти ся до всесьвітно-історичного розуміння. Фільософічне оцінюванне усіх сих рухів повинно відбувати ся двояким чином: треба рішити, о скільки правдивий принцип, що лежить в основі явища, і потім, о скільки повно, всесторонно і послідовно втілював ся вік в окремих хвилинах еволюції сього явища.

Гуманізм був регабілітацією людської природи і принципіяльним узасадненнем її прав у сфері духового і матеріяльного життя. Кожне нове явище на початку свого розвитку визначаєть ся численаими хибами. Основними хибами італійського гуманізму треба вважати егоістичний відтінок індивідуалізму, який нераз межував із цілковитим браком альтруістичного почуття і з громадським індіферентизмом, і чисто аристократичний (хоч і не в становому розумінню) характер гуманістичної образованости. Особа, яка увільняєть ся від усього, що задержув її розвій, перш за все шукає основ чисто індивідуального гаразду і індивідуальної моралї, протиставляючи егоістичному аскетизмови не меньш егоістичні етичні системи давн'х стоіків і епікурейц'їв, і прикладає ус'ї свої сили до заспоковння умових потреб, утворюючи фільософію і науку, але нічого не роблячи для соціяльної етики з точки погляду рівного права усїх на духовий розвій і на особистий добробут, утворюючи політику, як штуку, але не вносячи в своє обективне розумінне державного життя тої засади, що не особа істнує для держави, але держава для особи. Таким чином в італійському гуманізмови принцип індивідуалізму був переведений не в повн'ї, односторонно і непосл'їдовно, але в самому таки гуман'їзмови, в його основному принципови, містило ся й те, що повинно було розвинути його самого, усунути сії хиби, особливо за помічю культурних основ реформації.

Дивлячись на гуман'зм, як на прояв новочасного індивідуалізму і як на секуляризацію культури, і пояснюючи вищий інтерес гуман'єтів до клясичної старовини потребою оперти ся на щось у нових умових і моральних стремл'іннях, ми сим уже означаємо і те значінне, якого "відроджена" старовина набрала для культурної історії Европи. Цівілізація нових народів має своє жерело в христіянстві і в клясичному сьвіті, і відродженне се'ї цівіл'їзації почало ся із стрічи европейського ума зі спадщиною духової д'яльности Греків та Римлян. Клясичну і нову европейську культуру від східних цівіл'їзацій і від середньовікового сьвітогляду відріжняє сьвітський характер у перших у противність до теократичних основ у останн'їх. Отже зрозуміло, чому гуманісти стали прихильниками античного сьвіта, але було-б неправдою обвинувачувати їх у сл'іпому захопленню старовини і в фантастичному бажанню відновити давн'ї культурні і соціяльні форми.

Digitized by Google

В загалі старовина була не жерелом руху, а лишень його підпорою, тай византійські Греки, які вміли лишень "зберігати" античну образованність, могли бути учителями для гуманістів лишень формальному студіованню мови й літератури. Гуманісти брали з клясичної старовини в загалі лишень одно те, що відповідало їх стремлінням, хоч, певно, постійно знаючи ідеї фільософічних, наукових, історичних, політачних і художницьких творів старовини, до певного степеня вони й самі проймали ся поглядами влясичного сьвіта. З початку пануючим стремліннем італійських гуманістів, яке перейшло в інші землі і в них утвердило ся, було бажанне погодити клясичну старовину в христіянством, але пізнійше гуманістичний сьвітогляд став отверто набирати більш поганського характеру, хоч у сьому даремно обвинувачували гуманізм у загалі, який був ніби то відновленнем поганського морального матерія. ліаму.

гуманісти передовсім звертали ся до Коли влясичної старовини, то се цілком природно з огляду на те, що іншої умової підпори вони й не могли найти для своїх стремлінь. Се факт не одиновий. В боротьбі з февдалізмом і папством правники, які були на службі в середньовікових королів (а в ними і Данте в "De monarchia") опирали ся на принципи римського державного права. Схолястична фільософія зробила з Аристотеля свій головний людський авторитет. Демократичний рух серед римської людности в половині XIV в. набрав за намовою Коля-ді-Ріснці характеру відновлення давньої римської републики. Коли королівська власть, яка стреміла до абсолютизму, почала підпирати літературу без середньовікових політичних традицій і без громадського змісту, вона просто, сказати-6, мала на увазї волотий вік римської поезії і прози за Августа. Громадська съвідомість

Digitized by Google

Французів XVIII в. живила ся образами горожанської відваги і героїчного републиканізму античного сьвіта, що відчуло ся і в тодішній літературі і на багатьох фактах революції. Не можна ж, одначе, говорити, що боротьба королівської власти в католецько-февдальним ладом викликана була студіованням римського права, що без латинського перевладу Аристотеля не було би схолястики, що клясичне одушевление славнозвісного римського "трибуна" було причиною народного незадоволення із вельможного папства в повинутій папській столиці, що тільки одно наслідуванне клясиків надало літературі XVII в. двірський характер, що без знайомости із давніми політичними формами у Франції не було-б републиканського перевороту і т. і. Гуман'єтичне захопленне старовиною підходить під ту саму категорію фактів.

Вплив відродженої клясичної старовини чи враще, відновленнє занять грецькою та римською літературою, на культурну новочасну історію цілком врозумілий. Перше, ся література довгяй час була майже единим просьвітним способом, і на багато питань і в багатьох сферах нові мислителі та письменники довгий час не могли дати вічого, що можна було-б поставити в рівень із давніми утворами, а друге, в античній фільософії, науці, поезії, в античній історіоґрафії, праві і політиці так багато загальнолюдського, яке не може бути чужим жадному чоловікови, що вони ніколи не втеряють свого значіння для культурних народів. Треба тільки додати, що в першому розумінню значінне влясичної старовини стає все меньшим і меньшим, і коли напр. у XVIII ст. тривало ще те, що почате було гуманістами XIV ст., то самі останні століття виготували для ХХ століття таку духову спадщину, яка де в чому не уступить влясичній, а де в чому просто її перевисшае.

Як гуманістичний зворот до старовини, так і повільний вихід із під впливів, що йдуть виключно від неї, се факти поступового характеру: особа доросла в початку до розуміння високої культури античного сьвіта, а потім виробила свою духову культуру, яка эробила заввими постійні звертання до чужого розуму. Певно, в часи уче-ницьких своїх літ вахідно-европейська думка часто просто підлягала античним сьвітоглядам, а в них було чимало такого, в чому христіянство вказало чоловікови принципи вищі і відповіднійші до його духової природи. В моралі маємо на увазі альтруістичний принцип любови, що лежить у основі соціяльного принципу людської сол'ядар-ности, в пол'ятиці — принцип внутрішньої свободи переконання від примусової власти держави. Середні віки, певно, не здійснювали сих принципів, і се було причиною того, що перші прояви гуманустичної етики і політики були ближші до поганських, ніж христіянських поглядів на обовязки і права чоловіка. Держава, яка захотіла в часи реформації сама стати церквою і зробити з релігії полутичне знаряде, позбавляючи чоловіка свободи в справі релігійного переконання, не тільки наслідувала католицьку церкву, але й переймала ся античним політичним ідеалом, якому теоретичний вислов дали в XVI в. Макіявеллі, в XVII — Гобба. B XVIII - Pvcco.

3. Головна заслуга гуманізму — умова еманціпація Европи. Гуманісти, як речники нового настрою і нових потреб, що настали в суспільстві, стали дуже популярними і впливовими просьвітними діячами; — через се вони склали поруч із старою інтел'ітентною верствою нову інтелітентну клясу, перше, чисто сьвітську, друге — таку, в основі якої була одна умова перевага, без земельної пос'ілости, привіле'їв і церковної організації, в яких, окрім образованости, була сила духовенства. Гуманісти були люди з ширшою загальною осьвітою, що відріжняла їх від середньовікових учених, які замикали ся в вузькі межі одної якої будь спеціяльности. В основу своїх інтересів вони поклали студіовання людської природи (особи і суспільства), такої — якою вона в в дівсности, вперше ужавши до сього наукових методів. Як знавці справ людських, вони стали керманичами громидської думки і, можна навіть сказати, своєю публіцистичною діяльністю вперше утворили сю духову силу, яка відграє таку важну ролю в новій політичній історії.

Поклавши початок усяким гуманітарним наукам, вони значно посунули наперед політику і історіографію, заснувавши ще тим самим соціольогічне думаннє нових часів. Не внісши на початку жадних моральних основ у політичну науку, гуманісти про те эробили велику прислугу, емачціпувавши її від теократичних і станових основ, бо навіть лишаючись соціяльними індіферентистами, але разом із тим не будучи речниками соціяльних стремлінь якого-будь стану— вони в імя вродженої особі людської гідности протестують проти родовитого вельможного папства і спадщинних привілєїв, як у імя інстинктів людської природи протестують заразом проти аскетизму і чернецтва.

Гуман'ям зруйнував середньовікову схолястику. Ії зміст і метод були занадто антипатичні для гуманістів. Перші з них повстали проти середньовікової фільософії з тої причини, з якої не цікавили ся анти-ною метафізикою: їх увагу звертала на себе жива людська особа, і тому з початку їх фільософія мала виключно етичний характер, при чім вони з давн'їх шкіл студіювали стоіків і епікурейців. Лишень пізн'йше (в XV в.) метафізичні питання начинають притягати до себе гуман'їстів, і перше н'їж від Бекона і Декарта

(в XVII в.) мала почати ся історія самостійної европейської фільософії, гуманіств, студіюючи Плятова і Аристотеля, підготовляють можливість її повстання. З другого боку, гуманісти не могли вибачити схолястикам тої неволі, в якій останні тримали ум, і раціонал'єтична струя в загалі сильно вибиваєть ся на поверхню гуманістичного руху. Далі вся стара система шкільного образовання зустріла в гуманістах пристрасних супротивників, і вже Леонардо Бруні (в першій половині XV в.) дає ідею чисто сьвітської осьвіти, в яку релігія входить лишень як важна склядова часть, не заповняючи собою цілої школи. На основі нового розуміння життя почали виникати і нові його ідеали — початок тих громадських утопій, яким також довело ся відгравати ролю в історичному розвоєви Заходу. Нарешті, коли самі гуманісти і не виявляли великого нахвлу до природознавства, то вони промостили шлях, яким пішло і студіованне вовнішвьої природи, що вробила такі великі успіки за останні чотири столїття (XVI--XIX).

4. Гуманістичний рух, який почав ся в XIV ст., досяг найбільшої сили в XV, найбільшого розповсюджения на початку XVI, упадає в половині стого останнього століття. Релугійна реформація, до якої ренесанс ставав у дуже неоднакові відносини, в загалі звернула увагу суспільства в інший бік, а католицька реакція ще більш сприяла спинению сього руху. В часи стрічи між протестантизмом і католицизмом, у часи двох фанатизмів умовий рух був засуджений на нидінне, хоч у той самий час (XVI-XVII вв.) зачинае розвивати си природознавство і самостійна фільософія, які не мали, про те, такого безпосередного впливу на громадську культуру, як гуманізм у XV в. і яв "просьвіта" XVIII ст., що була така несамостійна в науковому і фільософічному розумінню, а в культурному — була лишень відновленнем гуманізму. Ся перерва в початому гуманістами культурному рухови поясняєть ся не тільки релітійною реформацією і католицькою реакцією, які заповняють собою історію XVI і XVII вв., але й політичними умовами часу. Італійські династи, заохочуючи гуманістичні заняття ради особистої користи, не обмежовували їх свободи, тим більш, що, що до політики, гуманісти визначали ся навіть рабською смирностю. XVI та XVII вв. були в іншах державах добою політичної боротьби, і королі, придушуючи всяку опезицію, здержували і розвиток політичної думки, пособляючи хиба одному природознавству, яким заняттє, на їх погляд, не було так небевпечне. От тому в XVII в., коли з упадком системи, витвореної релітійною та політичною реакцією, знову почав ся рух визволення, він, між іншим, став і в опозицію до держави.

Прогилежність між гуман'амом і католицькою реакцією зрозумілі самі собою. Між гуман'ямом і реформацією теж повинен був повстати
антагонізм, і справді, факти сьвідчать, що обидва
рухи в тому самому краї було неначе неможливо
погодити: один повинен був уступати перед другим. Гуманізм у принципі стаьив чоловікови ціль
життя на землі, а протестантизм виходив із ідеї
тогосьвітнього спасення, хоч і робив із неї інші
висновки, порівнуючи з попереднім аскетизмом;
гуманісти цікавили ся питаннями знання, рефор
матори — питаннями віри; один напрямок вимагав
розвитку ума, другий підклоняв розум під богословський авторитет або висовував наперед усього
почуття, відки пішла й ріжниця між раціоналізмом і містицизмом (хоч і першей був у реформації,
тай другий бачимо в пантеістичних фільософіях
природи Італійців XVI в.); один стремів до відновлення античної образованости, другий мріяв
відвовити первісне христіянство; тут думка і по-

Digitized by Google

чуття шукають підпори в давній літературі, там — у біблії. На ділі могли бути в сих відносинах і неконсеквенції, і відскоки, і напр., умовий рух, викликаний гуманізмом, навіть сприяв реформації своїми просьвітними засобами, але суть справи від того не зміняєть ся й трохи: сьвітський рух мусів уступити перед релігійням. Гуманізм зачіпив лишень вершки суспільства, не пройшовши в маси, до яких осьвіти гуманісти були байдужі, а моральні і станові хиби гуманізму не могли допустити його стати на чолі того великого історичного перевороту, який починав ся на початку XVI ст. під прапором релігійнях ідей, так само, як інший подібний історичний переворот, що почав ся при кінці XVIII ст., почав відбувати ся, навпаки, як раз під прапором сьвітської просьвіти.

## Культурне значіннє релігійної реформації.

- 1. Означення реформаційного періоду нової історії. 2. Анад'я в реформаційного періоду. 3. Політична, соціяльна і національна оповиція проти церкви. 4. Внутрішній розпад католицизму і нові релігійні стремління. 5. Протестантизму сектанство і новий католицизм. 6. Принципи протестантизму і сектанства.
- 1. В новій західно-европейській історії треба висунути наперед два велнкі перевороти; з них кожен учинив великі зміни в культурних і суспільних відносинах, і тому обидва вони є осереджовими под'ями двох історичних епох: події сі були реформація, яка підготовляла ся в XIV і XV вв., вибухнула в XVI і була великої ваги і в XVII віці, і революція на переломі XVIII і XIX ст.
- З двацятих і до шістьдесятих років XVI ст. в Західній Европі відбуваєть ся, справді, значний переворот: з двацятих років одно німецьке князівство за другим відпадає від католицизму, і ціла половина Німеччини стає протестантською; те саме дієть ся рівночасно із швайцарськими кантонами; тодіж нову релігійну науку приймає Прусія, Данія, Швеція; в дальшому десятиліттю до тих, що відстали від католицизму, долучаєть ся Англія; в сорокові роки осередком войовничого протестан-

тазму став Женева; ввідти він у половині пятьдесятих років побідно вдираєть ся в Шотляндію, яка зараз таки відлучила ся від Рому, а також добираеть ся ще у Францію і Польщу, а з шістьдесятих років відриваєть ся від Риму і частина Нідерляндів; успіхи протестантизм мав до того ще в Чехії і в Угордині та в інших землях австрийських Габсбургів, набув десь у половин' XVI в. поодинових посл'ядовател'я у Еспанії, і нарешті, разом із тим дотикнув ся і Італії. Між 1520 і 1560 р. половина европейськах земель порвала свої звязки з католицькою церквою, а в самій середині сього періоду і ся церква відновляеть ся через заснование ордена езуітів, а на тридентському соборі перед початком шістьдесятих років латає свій розхитаний будинок.

Увесь сей рух мав своїх "попередників": Вівліф у Англії і його послідователі Льолярди, Гус у Чехії і гусити, всякі єретики і сектанти, тай тридентський собор, скликаний для реформи церкви, мав прецеденти в соборах пізанському, констанцькому і базельському з першої половини XV в.; отже реформа церкви в XVI в. була вже давно питаннем, що ждало розвязання, і коли лічити з "попередниками" реформації, почавши хоч би в Вікліфа і докторів паризького універсптету, які уложили плян соборної реформи, се 6 втягти в історію реформаційного періоду і перші домагання і перші проби поліпшень у церкві, то початок сього періода мусити мемо відсунути ще на півтораста л'їт назад, до останньої третини XIV ст. З другого боку, в половині XVI в. тільки що сформували ся дві ворожі релігійно-політичні парлії, що обняли всю Европу і почали між собою боротьбу: власне в половині XVI ст. почалась оружна стріча між католицизмом і прогестантизмом, триває потім ціле століттє і закінчуєть ся тільки в половину XVII в., в той самий час, коли

в Англії відбуваєть ся нова реформація, народня, після урядової реформації XVI в. Релігійні переслідування протестантів у Франції коло 1685 р. і одночасно в тим піднята останнім Стюартом реставрація католицизму в Англії були останніми більшими фактами католицької реакції проти реформації. Від часів Вівліфа до другої революції в Англії, від часів докторів паризького універонтету, що пропонували соборну реформу перед скасованнем нантського едикту, яким забезпечені були релийні права протестантів у Франції, проминуло триста літ, у протязі яких достигло, було розвязане і нарешті віддане до архиву питанне про реформу католицької церкви. 1520-ий рік ділеть сі три віки на дві половини — на підготовление реформації і на її доконавиє, і реформаційним періодом у тіснійшім значінню треба вважати через те XVI і першу половину XVII ст.: період підготовлення був навпаки часом, коли попереду всього в всесьвітис-історичного погляду стояв усе-таки гуманістичний рух, а в половини XVII ст. церковні питання видимо відступають назад перед питаннями політичними, і розвій державности стає головним явищем слідуючої епохи, се в віка Людовика XIV". Нарешті й тут, у сім півторавіковому періоді, — коли вийняти тільки сорокові і пятьдесяті роки англійської історії, які повторили собою лишень те, що ранійш відбувало ся на суходолі, — весь інтерес реформаційної історії гуртуєть ся на часї між двацятими і шістьдесятими роками XVI ст., бо в сей час не тільки відірвала ся від Риму ціла половина Західної Европи, але й були поставлені і розвязані принципіяльно всі важні культурні питання нового релігійного руху і викликаної ним ватолицької реакції, власне в часи між спаленнем вапської буллі Лютером (1520) і смертію Кальвіна (1564).

2. Реформаційний рух, який відбув ся в перше ще в Чехії в часи гуситських війн у першій половині XV в., ще сильнійший рух у Німеччині, в Швавцариї, в Шотляндиї, у Франції і в Нідерляндах, де, як попереду в Чехії, поруч із ним ішли політичні і соціяльні революції в зазначений нами період XVI ст., нарешті цілком анальогічний рух у Англії в половині XVII ст., відомий під назвою першої англійської революції, - все се разом 6 явищем дуже скомплікованим; воно виникає з маси причик, що комбінували ся дному краї неоднаковим чином. Наукова аналіза сього історичног) явища доводить нас до того висновку, що в реформаційному рухови треба розріжняти три сторони. Перше, се був рух чисто релігійний, який дотикав ся справ людської віри і сумління, і його жерело було в протесті більш розвинутого ума і більш чутливого та морального почуття проти "зопсовавня церкви" і в шуканню религиної правди на нових шляхах. Друге, се був і чисто сьвітський рух із опозиційним характером у відносинах до католицької церкви, але виникав не в религиних причин, а з політичного і соціяльного незадоволення в папства і духовенства, які стреміли до пановання над державою і суспільством, і з національного незадоволення з космополітизму церкви, яка не давала народам в' св. письма, н' служби божої на рідній мові, се є, загально кажучи, із протесту не в імя основ релігійних, а в імя основ людських, які були в антагонізмі з теократичними і клерикальними тенденціями і з космополутизмом церкви. Трете, нарешті, у звязку в сим усім і під прапором релугійних ідей, але цілком самостійно, відбували ся ще всякі політичні і соціяльні революції, які мали причини вже просто у сьвітських стремліннях і інтересах і мали змогу повставати і без жадних нових релігійних стремлінь або без оборони політичних, релугійних і національних інтересів від домагань, посягань і над'ужить курії і клира. В сьому розділі ми мати-мемо на увазі лишень дві перші сторони руху і почнемо їх перегляд із тої опозиції — політичної, соціяльної і національної, яка могла-б із успіхом іти — і справдійшла часом — під прапором секуляризаційних стремлінь, які так сильно об'явили ся в гуманізмі, але які мали свої причини в загальних віднос нах між церквою в одного боку, і правителями, сьвітськими станами суспільства і націями, з другого.

3. Ми вже говорили рантиш про антагонтам між державою і церквою, а також між сьвітськими станами і духовенством, якого впливовому становищу і богатству заздрило дворянство і від якого користолюбности і ненажерливости терпіла народня маса. Вороже почутте, якого за цілі століття назбирало ся доволі проти курії і клира в репрезентантах державної власти і в сьвітському суспільстві, вибухнуло на верх. Вже гуманізм боронив права держави і сьвітського суспільства проти теократії і клерикалізму, а нові релігійні ідеї просто санкціонували і увільненне корол'я від папської власти, і підлеглість їм духовенства, і відібранне до державного скарбу церковних і манастирських мастків, і скасованне чернецтва, і знесенне десятини та інших данин, і відібранне у духовенства тяжких для суспільства привілеїв (хоч би церковного суда над сьвітськими особами, звільнення від податків і т. і.) Все се і відбуло ся там, де сьвітська власть мала інтерес порвати звязки з курією, а сьвітські стани, як і кермуючі кляси так і народ, мали особливо великі рахунки з клиром, що не скрізь було однаково, як не скрізь однаковий був і релігійний настрій народа в розумінню його задоволення з істнуючої форми релітії або шукання нових форм. Завважимо, що в деяких випадках почин до реформи йшов просто

від державної власти без особливого в тій хвилї нахилу підданих до зміни, як се було в Данії, в Швеції, в Англії, тоді як у інших випадках реформація починала ся висву проти бажання правительств, — се ми бачили в Шотляндії, у Франції, в Польщі, в Нідерляндах, у Чехії, в Угорщині. Що до Німеччини, то тут реформація одночасно відбула ся і в гори, і з низу (як вгодом і в Англії): все залежало від того, в яких відносинах королу і народи стояли до курії і до клира, і наприклад той самий англійський король Генрих VIII був на початку свойого королювания папістом, а при кінці ворогом папства. З реформації правителі просто спожиткували, ставлячи себе в незалежні відносини зовні, підклоняючи собі церкву в середині і секуляризуючи духовні мастности, якими впрочім найчастійше мусіли ділити ся в дворянством. Часом соціяльна опоавція, — що й було в Німеччині, в Швайцарії, в Шотляндії, в Голяндії та інш., — набирала загально станового, прямо національного зарактеру, і тоді реформаційний рух виникав іще в одної причини, на якій ми опинимо ся тут більше, бо в загалі сеї речи ми досі ще не дотикали ся, а вона має зовсїм немале значінне.

До духових основ, обеднуючих суспільство, под'їлене на стани або соціяльні і культурні кляси, і яку-б широку територію се суспільство ні обнімало, належить, як відомо, і почуттє національности. Кожна національність являє собою збірну моральну особу, що має також самосьвідомість, яка є, певно, самосьвідомістю поодиноких одиниць, що складають її, о скільки с'ї одиниц'ї вважають себе приналежними до то'ї чп іншо'ї народности. Національна самосьвідомі ть має неоднакові степен'ї розвитку і, так сказати, не однакову напруженність у неоднакові часи і не в одному місці, але се — основа тривка і ун'ї версальна, бо вона

має корінь у життю особи. Особа не може почувати себе у всїх життєвих відносинах як абстрактие я без тих означень, які на неї накладає приналежність до відомої народности, і перш за все через мову, якою вона висловлює свої думки. Чим більш розвинута особа, тим більш вона розуміє свої індивідуальні права, а до сих прав мусить бути, безперечно, зачислене і вільне користанне з рідної мови, свобідне образованне її як для вищих, так і щоденних потреб життевих, незалежність суспільного становища особи гід того, на явій мові вона висловлює думки. Коли в народі прокидаєть ся сьвідомість особи що до своей гідности, то се й є пробудженне національної самосьвідомости, яка таким чином має свій корінь в індивідуалїзмі. Але як особиста самосьвідомість нераз набирає егоістичного напряму, так і самопізнанне національне може стати ся егоістичним. Інша річ, коли напружене національне почуттє висловлюєть ся в обставанию за права народности, се е за права поодиноких осіб відомої нації — проти утисків і посягання в боку інших народів, і зовсім інша річ, коли те саме почутте викликає замах на чужі права. Так само інша річ, коли збірна особа народня в імя інтересів національної основи стремить підняти себе через культурне стоваришування з іншими націями, і знов таки цілком інша річ — національна самосьвідомість, яка висловлюсть ся в тісній виключности; в першому разї вона полягає на стремлінню поодиноких осіб до загальнолюдського і всесьвітно-історичного, в другому - на вузькому і тісному сьвітогляді поодиноквх членів того чи іншого народу. В новій історії двічи національне питанне

В новій історії двічи національне питанне набирало особливого історичного значіння. В перше се було підчає релітійної реформації, коли права національности почали домагати ся свого узнання

Digitized by Google

в церковному життю, в друге — в XIX в., коли теж саме стало ся і до життя державного. Анальогія цілковита: космополітична римська церква не узнавала національних прав у проявах релітійного життя, абстрактна державність XVIII ст. пішла слідом за середньовіковою церковністю, і в обох разах відограла замітну ролю погорда до людської особи в її національних правах.

В XIV і XV вв. західно-европейські народи склали ся в національні держави під зверхністю національних королів, і соціяльно-політична оповиція проти курії і клира набрала з культурного боку напіонального характеру. Се був час зародку ідеї національних церков. Плян соборної реформи католицької церкви, вироблений при кінці XIV ст. париським університетом полягав у тім, між іншим, щоби в лоні католицизму вернути поодиноким національностям право на самоуправу в місцевими соборами на чолі. На загальному констанцькому соборі голоси подавано не загалом, а по націям, і таки в XV століттю само папство узнало національні ріжниці, уложивши конкордати в поодинокими народами. Наука про вольности галіканської церкви стала пануючою серед француського духовенства і урочисто проголошена була в чотири віки по своїй появі, власне підчас суперечок Людовика XIV із пап-ством. Ідея "народового косцьолу" була дуже популяриа також серед польських католиків і навіть серед прелатів у XVI в. Реформація в Англії почала ся з національного відпаду від Риму, і сама англиканська церква основана була на тій теорії, що, складаючи церкву національну, вона не перестає бути вселенською. Протестантський дух, нарешті, в сути своїй був національним, бо перше, що роблено в загалі підчас церковної ре-Форми, було — заміна латинського богослуження відправою на рідній мові і переклад на рідну

мову сыв. письма.

Такі були пол'тпині, соціяльні і національні причини реформації. Церкві потрібні були реформи, і коли вона показала себе нездатною до слого, то в сій справі узяли участь сьвітські сили, се є уряди, окремі стани, ц'лі нації, і розвязали питанне на свою користь, заводячи державноваціональні церкви, які, впрочім, не хот'їли узнавати індивідуальної свободи в справах віри і, розумієть ся, надали національному почуттю відтінок віри. Се навіть сельно відбило ся на міжнародн'їх відносинах XVI і XVII вв., под'їливши Західну Европу на два ворожі конфесійно-пол'їтичні табори.

4. Реформація мала й інші причини, які для нет, як руху перш за все релігійного, були навіть основними. Католицька церква при кінці середнух віків була в стані розладу, який в мові того часу одержав характерну назву "зіпсуття церкви в голові і членах". Великий розкол католицької церкви, що тяг ся цілі десятки літ і був великою спокусою для віруючого сумління, був властиво лишень симптомом сего зіпсуття, явий більше авернув на себе увагу усього католицького сьвіта. У звязку з розколом повстала думка про реформу церкви через повернение її з абсолютного папства, в якому добачали головну причину лиха, в монархію конституційно аристократичну, якою правив би найвищий клир на всесьвітніх і національних соборах. Але така реформа могла бути лишень пал'ятивом, бо лихо містило ся не в тому лишень, що папа став вище соборів і скасував права національних епископатів. Головне лихо було сьвітматеріяльних ськість церкви, перевага в ній стремлінь над духовими інтересами. Інституція, покликана на службу вищим моральним цілям, погрузла сама в грубому матеріялізмі, бо політичні стремління папства до всесьвітнього пановання

Digitized by G70gle

і соціяльні інтереси духовенства, як найбогатшоў і найбільш впливової верстви суспільства, висунули ся наперед, і церква вже не відповідала свойому призначению, особливо перед більш розвинутою громадською сывідомістю, яка сама була наслідном умового і морального зросту особи. Ідеалови церкви, який що далі більш підвистував ся в сти сьвідомости, дтисність тимчасом далеко не відповідала. Скандальна хроніка (авіньонського і римського), яке обернуло ся в сьвітську курію, моральне зіпсутте духовенства і чернецтва, їх користолюбність, ледарство, темнота, стали головною темою публіцистичного обвинувачення в літературі і суспільної сатири. Навіть люде, які через свій релугійнай сьвітогляд лишили ся добрими католиками, соромили ся сього "зі-псуття церкви в голові і членах" і в імя вищих моральних основ повставали проти сьвітської могутности папи, проти церковної земельної власности і т. і., як головного жерела зіпсуття, що відчувало ся і в матеріяльному життю народів.

З другого боку, зіпсутте церкви виявило ся і в тому перекручуванню, якого зазнали в ній самі релітійні принципи. Темне духовенство поділяло забобонні гадки грубої юрби, або народню забобонність визискувало для наживи. Особливо богато перекручувань звязано було в почитуваннем сьвятих, усяких мощей і сьвятих образів, у чому гуманісти і реформатори, противники сього зіпсуття хотіли бачити поворот до многобожія та ідольства. Домаганне забобонного почитування папи, як якогось земного бога, так само повинно було обурювати розвинуте релігійне сумлінив. Обрядовість, крім того, затерла собою духову сторону релітії. На гріх дивили ся, як на формальний вчинок, який відпокутуєть ся також формальним чином без внутрішнього каяття, і на сьому була заснована наука про індультенції, що

Digitized by Google

особливо спокушувала віруюче сумліннє, яке не могло погодити ся з теорією гозгрішення за гроші. От тому то індульгенції і стали одним із головних предметів нападу з боку реформаторів. Саме богословське знаннє сходило переважно до схолястичних пояснювань, і при тім жерела віри, се є сьвяте письмо і твори отців церкви, що були його першими коментаторами, пішли на задній плян. Не диво, що обуреному сумлінню ще попередників реформації Рим уявляв ся Вавилоном, папа — антихристом, само католицтво — вабобонами і ідольством: для них усї сі перекручування були людською вигадкою, противною слову божому, що містило ся в св. письмі, і біблія почала служити основною підпорою в релігійному протесті.

На біблії почали опирати ся і нові релугійноморальні стремління, як нові стремління у сфері умовій опирали ся на клясичній літературі. Індивідуалізм, ся душа нової історії, проявив ся власне і в релугійній сфері. Право особи на безпосередне обзнайомленне з словом божим, на вільне його пояснюванне, відповідне до загального духа св. письма, на обстоюванне своїх переконань, коли ст переконання не будуть заперечені самим словом божим, — от що індивідуалізм протиставляв тій релігійній опіці, якій була піддана особа в католицизмі. Основа особи є основа духова: для неї в релігії все внутрішне має незмірно важнійше значінне, як усе зовнішне, і от індивідуалізм у сфері віри зазначив нові догми. В справі спасення душ католицька церква занадто налягала на зовнішну засоби, на подвиги аскетизму, на побожні вчинки, навіть на грошеві складки на користь церкви, а реформація виставила принцип діяметрально противний — оправдання виключно через особисту віру в визволяючу силу жертви, принесеної Сином Божим за увесь рід людський.

Крайнім проявом того-ж таки релігійного індивідуалізму стало містичне сектанство з його вірою в особисті виявлення, які відбувають ся в духови поодиноких, з неба відзначених осіб.

Поставивше поруч, із одного боку занадто гостру незгідність церковної дійсности з її власним ідеалом, а з другого, нові індивідуалїстичні стремління у сфері релігії, ми й знайдемо головну причиву релігійного руху XVI в. В сьому рухови, обмеженому місцем і часом, проявило ся знову щось тривке і універсальне — домаганне від дійсности згідности з ідеалом і творчість ідеалів особистим умом. Гостра незгідність соціяльнополітичної дійсности XVIII в. з принципами, якими сам себе виправдував давній лад, і особливо з новими ідеалами, що виробляли ся особистим розвоєм епохи, була і основною причиною перевороту, що став ся у Франції при кінції XVIII ст.

5. Реформаційний рух пішов ріжними напрямками: наслідком того були нові церкви і секти. Одначе їх уст підводять під два типи ввангельського (чи біблійного) і містичного христіянства, або іначе кажучи — протестантизму і сектантства. Перший репрезентуєть ся в релітійній історії Заходу, почавши з перших ознав незядоволення з католипизму, цілим рядом форм. Сюди належать вальденство на півдні Франції в XVII—XVIII ст., вікліфізм в Англії XIV в., утраквізм у Чехії XV в., а в XVI в. лютеранізм, цвінглуянство, кальвінізм із ух відтунками, а також і англиканізм. Уст сі форми мають отет спільні прикмети: в основу віри положено св. письмо, відповідно до него і відбуваєть ся реформа церкви, і задержуєть ся понятте церкви, як зовичшньої організації. Далі йдуть уже відміни в більш або меньш вільному пояснюванню св. письма, в відкиданию лишень того, що тільки прямо перечить св. письму, або й того ще, на що нема в ньому

достатних приписів, у більш містичному або більш раціональному вагальному дусї реформи, в більш або меньш значному упрощенню культа, в усяких поглядах на сьвященство (з конечним повсюди скасованнем чернецтва), в монархічному або републиканському устрою церковної управи, в несхожости відносин між церквою, з одного боку, і державою та суспільством, із другого (з загальною секулярнавцією церковних земель, крім Анґл'ї, де була секулярнавцією церковних земель, крім Анґл'ї, де була секулярнаована тільки манастирська власність). Вальденсам, Вікліфітам і утраквістам не повело ся тільки утворити державних і національних церков, які утворив протестантизм XVI в., але при щасливих обставинах і вони могли-б зд'йснити, властиво кажучи, лишень ті самі принцици.

Другою категорією є сектанство. Воно поруч із св. письмом, як виявленнем зовнішнім, і часом навіть вище його ставить виясненне внутрішне і теряє поняттє церкви, щоб організувати релігійне житте на основах самоуправи поодинових громад і вільної приналежности до них поодинових осіб. Такий харастер мали усякі середньовікові секти, про які ми, на жаль, одначе часом мало знаємо; таке було між іншим крайне гуситство в Чехії XV в., німецький анабаптизм XVI в., англійстве індіпенденство XVII в., багато де в чому схожі між собою крайні прояви релігійного іднвідуалізму. Окремо треба поставити ще релігійне вільнодумство, яке зродило ся в містичному сектантстві або було раціоналістичного походження. Серед анабаптистів Німеччини і Швайцарії в двацяті роки XVI в. були вже перші антитринітарії, що одержали свою назву з приводу перечення догми троїчности і богочоловіцтва, і з них особливо в половинії століття визначив ся Сервет, систематизатор антитринітарської довтрини, спалений женевським протестантським ре-

форматором. У другій половині XVI в. з'орґантзував антитривітаризм у цілу церкву в Польщі Фавст Соцін, який відбивав у собі уже й італійське гуманістичне вільнодумство з отверто-раціоналістичним відношеннем до христіянства. Нарешті, в Англії при кінці XVII в. повстає наука "вільних мислителів", або христіянських деістів, що була власне теж одною з форм антитринітаризму і виросла знов таки з містичних сект тої епохи.

Протестантська і сектантська реформація оживили церкву, яка вже упадала, і в половин XVI в. почала ся реформація католицька, її змістом одначе було лишень можливе погоджування дійсности з старим ідеалом, але вона виступала дуже виразно проти всяких домагань індивідуалізму, націоналізму і сьвітського соціяльно-полутичного принципу. Ся реформація, переведена головно на тридентському соборі, була між іншим одним із засобів загальної реакції проти ночих основ життя з боку католицької церкви.

6. Протестантські церкви і секти відріжняли ся між собою що до догматвки і служби Божої і по внутрішній своїй організації і дасципліні до того степеня, що у всьому сьому вони виступали нераз проти себе як найлютійші вороги. Се від разу повело до теольогічних суперечок, до розладу що до віри, до релігійних війн, які з великою шкодою відбивали ся на культурному і політичному життю; се добре вже розуміли кращі люде того часу, які вміли підняти ся завдяки своїй осьвіт, завдяки справді христіянській повазі до чужого сумління і політичному розумінню до великої ідеї віротерпимости. З погляду загальної культурно-соціяльної історії віроісповідні відміни протестантських церков і сект стають на заді, щоб дати перше місце відмінам чисто культурним і політичним.

Загалом реформація і католициям містили в собі протилежні принципи індивідуальної свободи і примусової власти, внутрішньої релігійности і вовнішньої побожности, поступового руху і історичного застою, хоча в подробицях, коли протестантизм враджував, напр., свое власне походжение з повстания проти церкви в імя духового принципу і ради відновлення релігійного життя, він сам нераз був тільки наступником середньовікових стремлінь католицизму. Відси, приміром, формалізм, в який попало лютеранство, відси цідлеглість держави церкві, якою відзначаєть ся кальвінуюм, відси й усу назадні течії, які в загалі бачимо в реформації. Се все було більше врадою принципу, як те саме можна сказати про зазначені вже хиби італійського гуманізму. Не вважаючи на противність між реформацією і гуманізмом, яку ми вже висказали також. Ух наближувала одно до одного загальна ідавідуалістична основа. Загальним було у них стремлінне особи до витвору власного съвітогляду релігійного, фільософічного і морального, прояв особистої думки і особистого почуття в раціоналізмі і в містицизмі, критичне відношення до недосконалих форм культурно-соціяльних дуйсних обставин, регабілітація людської природи, яка виявила ся в усунению аскетичної етики, у внесению чернецтва, безженства духовенства і т. і., секуляризація держави і суспільства, вроблена через скасовання духовенства, як окремого стану, відобранне у нього власности і т. і., хоча аагалом одначе реформація, як уже говорило ся, і спинила розвій сьвітської культури.

Гуманістичний рух дав початок свободі думки в новій Европі, але гуманізм із його індиферентизмом у релітійних питаннях не міг на перших ступінях свого розвою породити принципу свободи сумління. В перше його проголосив протестантизм,

хоч реформація і не здійснила сеї свободи, висунувши одночасно і принцип релігійного одновірства, церковної одноманітности під вищим авторитетом держави, а самі протестанти із упривілейованих кляс нериз свободі сумління, якої вонь домагали ся із вброєю в руках, надавали характеру не особистого, а станового права. Треба, впрочім, зауважити, що й реформатори не вміли арозуміти того, що свобода сумління без свободи досліду — річ неможлива, і вони врешті вадер-жали католицьке розумінне еретицтва, під яким можна було розуміти усе, що хочеть ся, і навіть признавали державі право карати єретиків. Більшу толерантність проявляло сектанство, в основі якого був індивідуал'єтичний принцип, і в сім толерантність напрямі особливо варта уваги історична роля. антлуйського індепенденства. В загалу реформація виступала ворожо проти свободи мисли, о скількипобоювала ся, що діяльність розуму буде загрожувати чистоті віри, але виставивши принцип особистого пояснювання св. письма, вона про те дала дорогу вільному дослідови, хоча і вважала за потрібне карати за наслідки сих дослідів, коли вони перечили офіціяльній вірі. Саме студіованне теольогії у протестантів відвидало схоляствчних авторитетів: справдішнім родоначальником протестантського богословія був Еразм Ротердамський, який хоч і не прилучив ся до реформації, але мав в її історії велике значінне, уживши до студіовання св. письма наукових засобів, вироблених гуманізмом. Соцініянізм і христіянський деізм уже просто узнавали свободу думки, як ії безперечне право.

З сього усього можна бачити, що в протестантизмі була якась подвійність, але таку саму подвійність ми бачимо і в гуманізмі з показаними в ньому хибами. Непосл'ї довність і суперечностив в нових культурних основах поясняють ся в загалі.

новітністю справи, впливом на неї умов місцевих і часових і нарепіті тим, що нове ніколи не зриває від разу звязків із минулим, яке його породило, сим і можна пояснити непослідовности і суперечности, напр. і в принципах француської революції.

## YI. Соціяльна і політична сторона реформації.

- Суспільне вначіннє релігійних рухів. 2. Свобода сумління і державна церква в XVI—XVII вв. — 3. Соціяльні рухи під прапором релігійних ідей. — 4. Політичні боротьби між вищими станами і королівською властю за часів реформації. — 5. Політичні ідеї протестантства.
- 1. Релітійна реформація XVI в., крім важного значіння в культурній історії Західної Европи, має теж велике значіннє і в історії соціяльнополітичній, бо поруч із усіма тими причинами, котрі, як ми бачили, викликали її як рух цілком релігійний або рух, що мав такі чи інші відносини до церкви, папства, духовенства, чернецтва, церковної вемельної посілости, — до повстання сього історичного руху причинили ся ще й обста вини соціяльно-політичного характеру. Останнї можуть бути трочеті: або суспільство домагаєть ся більшої свободи від державної всевлади, боронячи властиво особисті права поодиноких своїх членів, або окремі соціяльні кляси стремлять до вміни істнуючого суспільного ладу, стремліннє вимірене на те, щоб брати участь у державному життю як самостійним чинникам. Уст відміни соціяльно-полттичних рухів ми бачимо на Заході і в часи реформації, але вони лишень у виїмкових випадках відбували ся незалежно від руху, викликаного релігійними та церковними причинами.

Перше, чимало соціяльних та політичних питань так тісно було сполучено з церковними, що рух, почавши ся в одній сфері, природно і конечно мусів перейти і в другу. Друге, більпе значінне мала одночасність ділання причин, що утворили нові теольогічні науки і всі нові церкви та секти, з причинами, які незалежно від жадного бажання зреформувати віру або змінити відносин держави і суспільства до церкви та духовенства повинні були довести до соціяльних і політичних боротьб. Одночасність релугійно-церковного руху з соціяльно-політичним розширило зміст кожного з сих останніх, чи краще, утворило рухи, в яких треба розріжняти дві сторови -чисто церковну і чисто сьвітську. Трете, виникаючи просто з фактичних відносин, соціяльнополітичні рухи відбувають ся одначе не меньше в імя відомих абстрактних принципів, які дають **Ум моральну санкцію, а такими принципами в ві**домих верствах суспільства, при відомому стані культури при відомих обставинах нераз бувають ідеї релітійні. Народні маси в загалі найбільш мають нахил до прийняття абстрактних ідей переважно в релігійній обслоні, та й вік був у загал'ї ще цілком релігійний, бо гуманізм тільки що починав секуляризацію культури, а та обставина, що одночасно в соціяльними і політичними боротьбами, які потрібували принципіяльного скріплення нових домагань, бодай боку, як найбільше сприяла тому, щоб ідеї протестантства і сектанства відограли досить значну ролю і в соціяльно-політичному рухови, який виникав із своїх самостійних причин. В XV—XVII вв. відбувають ся на заході Европи революції, які мають багато спільного між собою, — то виключно політичні, то з соціяльним характером, і всі в більш або меньш тісному звязку з релітійним рухом. Се були революції чеська, політична, соціяльна і церковна в XV ст., революція німецька, теж політична, соціяльна і церковна, в XVI ст., і незабаром за нею революції в Шотляндії і в Нідерляндах, так само як релітійні війни в Швайцарії і Франції, що з боку політичного мали також революційний характер, а в XVII ст. нова чеська революція, зза якої почала ся трицятилітня війна, перша революція в Англії, що була і другою релітійною реформацією для сього краю, нарешті може й угорське повстанне при кінції XVII ст. Виємками з сього загального правила звязку політичних рухів із релугійними можна вважати лишень революційне повстание в Еспанії на початку царювання Карла V, бунт, що був за нього в Генті, відпаденне Португалуг від Еспануг в половині XVII ст. і майже рівночасне в ним повстанне Мазанелля в Неаполі, та розрух фронди у Франції. В загалі Еспанії, Португалії і Італії майже зовеїм не діткнула ся релігійна реформація; підчас гентського заколоту Нідерлянди теж іще не були під її впливом, а Франція в часи фронди вийшла вже з періоду релугійних війн.

Звязок реформації з пол'тичними рухами був о стільки значний, що став ся одною з причин реакції проти реформації і був приводом до того, що церковна і державна репресія пішла разом. В соціяльному значінню реформація чимало помогла в справі суспільної і пол'тичної свободи, коч і не скрізь мала успіх, і у всякім раз'ї подіяла в сій сфері далеко більш, ніж гуманізм, який у своїй вітчині, в Італ'ї, навіть просто служив князівській тиран'ї. Між іншими, рел'ї ійний рух, розвинувши в особі сильне переконанне, що межувало з фанатизмом, дав пол'тичним боротьбам того часу непохитних борців, які, боронячи тих або інших соціяльних і політичних інтересів, щиро були переконані в тому, що викону-

такі характери подибуємо напр. підчас гуситських війн і німецької селянської війни в Німечний, так само як в історії мюнстерської комуни. З половини XVI в. Женева навіть зробила ся до якоїсь міри головною школою, з якої виходили переконані, пристрасні, непохиті борці за справу протестантизму і політичної свободи в ріжних землях в Европі. Першу англійську революцію також перевели републиканці і радикали, які вважали себе вибраним народом божим, подібно до крайніх гуситів, анабаптистів і кальвіністів. І одною з причин сьвідомого запалу в сій політичній боротьбі було те, що політичним борцям найбільше доводило ся обставати за свободу свойого сумління, а се безпосередно покликало їх і їх послідовців та сторовників до героїзму мученяцтва та героїзму подвигів.

2. Боронячи свободу своет віри, протестанти про те сами найчастійше були гнобителями чужовірства, як тільки самі користали з власти. Принцип свободи сумління не легко прокладав собі шлях у суспільне пізнаннє, в право і державне законодавство, хоч проголосив його вже на початку руху ще сам Лютер, і хоч політичний інтерес, котрий як слід розуміли такі діячі, хоча-б в одній лишень Франції, - як Льопіталь, Генрих IV, Рішеле, приводив багатьох до ідеї віротерпимости. Самі реформатори відступали від принципу, голосно оповіщеного на початку реформації, коли почала ся проповідь науки, яка вдавала ся їм богохульством і еретвцтвом, і Лютер таки перший завів у заснованій ним церкві підлеглість індивідуального сумління букві офіціяльно прийнятої догми, а сю останню піддав опіці держави.

Державна власть сама взяла діяльну участь у реформації. Ми бачили вже, що корол'ї і внязі стреміли увільнити ся від курії і підклонети собі духовенство а також і секуляризувати церковні мастки, до чого релугійна реформа подавала зручний привід. А коли церква сама виявила цілковиту нездатність до переведення реформи в свойому життю, до справи эреформования взяли са позацерковні сили і між ними держава. Право останньої втручати ся у релігійні справи в висмкових випадках не було відкинуте і в середні віки, і вже в епоху, що попереджувала початок реформації XVI ст., трапляли ся випадки, коли уряд брав на себе почин у релігійному питанню, яке тоді вацікавлювало усіх. В часи самої реформації католицький імператор Карло V, що був увесь вік ворогом протестантизму, вважав за своє право узяти на себе особисто установу дочасної релігійної формули (автебурське інтерім), якій повинні були підлягати його піддані. В державах, що відпали від католицизму в XVI ст., урядова власть почала просто визначати, у що і як повинні були віру-вати піддані, і історія Англії за Генриха VIII, який зміняв свої власні церковні закони, сьвідчить, до чого в сім напрямі могло доходити втручуванне сьвітської власти в питання релігійні. В Німеччині авгобурський релігійний мир 1555 р. видав постанову, на основі якої піддані повинні були визнавати віру свойого правителя (стіus regio, ejus religio), а се давало можливість німецьким князям вільно міняючи одну ісповідь на іншу і ви-магати від своїх підданих, щоб переходили в іншу віру. Протестантським правителям се право могли заперечити хиба одні лишень державні сойми. В деяких німецьких князівствах, у Данії і Швеції реформацію заведено за згодою станових репре-зентацій. В Англ'ї церковні реформи відбували ся через парляментське законодавство, і на основі религиного питання між королівською і палатами повставали суперечки про обопільні

права в сій сфері, а коли в XVII ст. парлямент узяв гору над королівською властю в особі Карла I, то наміряв ся також увести свій акт одноманітности в релугійне житте Англії. Шотляндську реформацію просто завів місцевий парлямент, і на такий таме шлях польський сойм пхав Жигмонта Августа. Не інакше справа стояла і в републиканських державах, якими були швайцарські кантони, німецькі державні міста і окремі нідерляндські держави: тут релітійне питанне порішало ся або виборними властями, або на народнух зборах, і при тому меньшість мусіла підлягати присудови більшости. Німецькі князі на соймі 1529 р. дуже добре говорили, що питання про віру не належать до таких, які можна порішити більшістю голосів, але право особи на релітійне самоозначенне, яке виходило відси, вони полишали тільки собі, коли заводили постанову: "чий край, того й віра". У всіх таких випадках виступав той самий принции церковної одноманітности з правом держави на установление його. Реформаційне питанне порішало ся тут на користь держави, яка в протестантських землях просто заступила стару церкву в її необмеженими правами над особою. Релігійні переслідовання, які чинили протестантські правительства, виправдувано або з того погляду, що еретицтво треба карати, або в того, що люде, які не узнають установленої церкви, виявляють непослух державній власти і є не хто інші як бунтівники, абож нарешті з того, що вміст науки релігійних відступників небезпечний в боку політичного. Ще перший реформатор, сам Лютер, який на вормському з'їзду дав приклад сьміливої оборони індивідуальної свободи в справах віри, разом дав і приклад цілковитої підлеглости церкви державі, за що його обвинувачувано з боку проводирів сектанства ще на самому початку його діяльности.

Н. Кареев.

Тим часом, та сама реформація, ті самі Лютер і Кальвін навчали в дусі свободи сумління, наказуючи, що христіянин не повинен слухати законів, противних заповітам божим, і нечестивих домагань властей, і при тім Кальвін у таких випадках припускав із боку станово-репрезента-ційних інституцій навіть активний опір. Чи йшла реформація з низу або з верху, чи розвязував редітійне питанне оден князь або й сойм, чи одержувала церква сама монархічну або републиканську організацію, — коли вже особа повинна була підлягати державній церкві або меньшість прийняти віру більшости, особливо в католицьких краях, де уряд тяжко переслідував нові віри, одиниця або частина народу завсіди могли вбачати в домаганнях власти, незгідних із їх сумліннем, нечестиві накази, проти яких треба було противити ся в обовязку перед Богом. Відси й повставала боротьба підданих проти урядів за свободу сумління, коли протестанти із зброєю в руках брали ся обставати за права свойого ісповідання. Се й була перша боротьба особи проти всепожираючої новочасної державности, і в сім між іншим містила ся дуже важна політична сторона реформації. Між особистою свободою і державним примусом починало ся таким чином довге історичне правование, і особа вперше боронила тут свої права під прапором релігійної ідеї, тої самої ідеї релігійного сумління, яку обороняли і христіянські мученики, коли не хотіли підлягати приказам поганських імператорів у їхній ролі зверхніх жерців. Правда, у протестантів сей принцип був із початку перекручуваний, бо вони оборону свою прикладали тільни до відомого ісповідання, позбавляючи такого самого права інші науки, хоча й цілком христіянські, але пізнійш серед протестантів почав виступати ще й інший . З другого боку, в деяких випадках на свободу церковної відправи дивили ся, як на чисто становий привілей, власне переважно дворянський, як се було у Франції, в австрійських наслідних землях і в Польщі; в останній свободу сумління виводили просто в "шляхетської вольности".

В сїй боротьбі особистого і державного принципу у ефері віри уряди мусїли часом поступати ся де в чому; на се одначе дивили ся не як на узнававне деяких прав, а як на ласкавий привілей, даний відомій частині підданих. Справжня конфесійна держава і на се ніколи не эгоджувала ся: пригадаймо лишень Филипа II еспанського або Людовика XIV, — і в останніх разах держава все ще була простим знарядем відомої церковности. В порівнанню з сим — великим поступом була віротерпимість, яка вказувала на те, що держава починала увільнювати ся від виключности: ідея терпимости стала одною з культурних і політичних ідей XVIII в. Але найповнійш виявила ся ідея свободи сумлівия в стремліннях і починах анілійського передового протестантизму XVII ст., якого репрезентантом був і Кромвель.

З. Соціяльні рухи, на які багата реформаційна епоха, відбували ся також під прапором ідей рел'ійних. Протестантські реформатори були, або як Лютер, виключно церковними, або як Цвінгл' і Кальвін, крім того і політичними реформаторами, які не торкали ся одначе жадних соціяльних питань. Тому протестантська реформація тільки в одному питанню відгравала соціяльну ролю, власне в питанню про знищеннє церковної земельної власности, котре порішала в напрямі прихильному виключно для дворянського стану, як се вже ми бачили ранійше. Інша річ — сектанство: воно мало просто соціяльний характер, і з сього боку на нього особливо цікаво буде нам тепер поглянути.

Основні причини рухів із соціяльним характером, які відбувають ся в народніх масах, бувають завсе економічного, матеріяльного змісту. Тяжкі умови народнього життя або такі, що ведуть до гіршого, викликають вибухи незадоволення, які набірають вигляду справдешніх сти-хійних захитань суспільства. Люди, перед тим мирні і роз'єднані, озьвірюють ся і сполучають ся для спільної акції, підчас якої вростає психічне вворушенне, бере гору пристрасть, заморочуєть ся розум, і народня маса стаєть ся якоюсь об'єднаною стихійною силою, яка потягає за собою нові і нові юрби і ділає неначе в повні автоматично. Дуже часто діяльність товпи-автомата об'єднуєть ся якоюсь легендою, якій особливо надають віри в хвилини такого зворушення, напр. легендою про грамоту, принесену в неба ангелом, або про наказ, присланий із столиці, в якому вимагають або обіцають те і те. Часто такий рух стає справжньою психічною пошестию, як се бувало з деякими середньовіковими народніми рухами, напр. ів сектою батожників (флягелянтів). Такий грунт особливо придатний буває до росповсюдження містичного сектанства в його вид'ннями, пророкуваннями і т. і. Так воно й було в часи реформації: під впливом загального релігійного захвату повстали в сій сфері нові на-уки, які визначали ся індивідуалізмом, доведеним до анархічних меж у відносинах до держави і суспільства, і стремліннями до рівности у відносинах соціяльних, яскраво висловленими в до-маганнях комуністичного характеру. Поодинокі особи, між іншим, із людей осьвічених і вчених, яким був, напр. оден із сектантських проводирів селянської війни, Тома Мюнцер, зрозуміли ре-форму релітії як цілковите відновлення не тільки віри, але й усього життя через соціяльний пере-ворот, і їх проповідь мала великий успіх у на-

родніх масах, яким вона обіцяла вихід із їх сумного стану. Суспільний ідеал сектантів набірав релігійного карактеру: одна секта в середні віки вірила в настанне часів вічного сванголія, що ніби-то прийшло в заміну старого і нового завіту; інші заводили у себе комуністичний лад, покликаючи ся на спільність мастку перших христіян після діяній апостольських; треті сподівали ся другого приходу Христа (хиліясти, міленарії, люде пятої монархії), після якого почнеть ся царство съвятих на землі; четвергі думали відновити царство Сіона, як се зроблено було за часів мюн-стерської комуни в трицатих рр. XVI ст. і т. і. Сектанти в загалі охоче виріжняли себе, як нового Ізраіля, вибраний народ божий, як сьвятих, і прикладали до себе старозавітні пророцтва і веління. До сих останніх треба залучити заповіт немилосерного нищення поган, нечестивців і. т. і., під якими розуміли усіх, хто не прилучив ся до руху і виступав проти нього.

З початку сектанти виступають із невгомонним, агресивним, революційним характером. Переслідовання, яких вони зазнають із релігійних та політичних, іще більш їх озьвірюють, але вони малу помалу розвивають у своїй сьвідомости і адійснюють у свойому життю протилежний принцип несупротивлення лиху, принципіяльно повстають проти війни і т. і. і стають мирними громадами, в яких панує сувора мораль і поважне трудяче житте. В загалі сектанство реформаційних часів було рухом цілком демократичним, який відбував ся серед селян і нащих кляс міської людности. З боку умового сей рух нераз набірав реакційного характеру і ставав ворожо проти науки, сьвітської літературв і т. і. Більшою культурністю визначав ся тільки польський антитринітаризм (соцініянство), який сприяв розвиткови осьвіти в краю, але за те

був аристократичного характеру і замовчував дразливе для польської шляхти питанне про право христіян мати рабів.

Першим великим народнум рухом соціяльносектантського характеру був той, який у часи гуситських війн виник серед чеського селянства. Ще більших розмірів досяг подібний рух серед німецьких селян. Серед них почав ся розрух іще з кінцем XV в., коли їх стан погіршав, і вст перші роки XVI ст. минули серед змов і бунтів, яких уст учасники покликали ся при тім на св. письмо як на доказ свобі правоти. Коли почала ся реформація, сільський люд покладав на неї великі надії, і частина селян, що повстали в рр. 1524-1525 проти своїх панів і властев, що до релітії не поступила дальше загальних релітійних принципів протестантства, а з боку соціяльного вимагала лишень полекші для себе. Се й був вміст відомих "12 артикулів". Навнаки, друга частина повстанців пристала до руху під прапором комуністичного анабаптизму Томи Мюнцера, а третю частину задумали використати осьвічені люде з вищих кляс суспільства для здійснення через народню революцію відомих політичних реформ. Се останне явище нагадуе нам француську революцію, коли селянський рух настав одночасно з політичним і відбував ся в тісному звязку із ним. Відомий нам сумний конець німецької селянської війни XVI ст : а р. 1525 все більш гіршає і гіршає до самого XVIII ст. і економічний, і правний стан німецької сільської людности, через іще більше розширенне дворянських прав після поражения селян. Анабаптизм, розбитий під Франкенгавзеном, де поборено Мюнцера, ще раз зібрав ся з силою, щоб в дальшому десятиліттю органаувати ся в мюнстерське "царство нового Сіона", ике вславило себе бузувірством, але й його поля була така сама.

Демократичні соціяльні рухи, хоч і не в такому обсяві, відбувалн ся і в інших місцевостях, викликаючи побоювання дворянства. При тому бували випадка, що селяне заступали ся за стару віру, повстаючи проти секуляризації церковної власности, що звичайно товаришила некорисним для них змінам в аграрному устрою, як се було в Англії в XVI ст. Не таккй сильний, як у Німеччиї, соціяльний рух ішов поруч із політичною революцією XVII ст. в Англії, де одначе всеж проявив ся і анархістичний, і комуністичний напрямок; він виявив ся одначе більш у публіцистиції, як на ділі, бо славнозвісні левелери (вирівнювателі), яких довго вважали за комуністів, були властиво, подібно як якобінці в часи француської революції, тільки політи ними радикалами і демократами, а не мали на увазі соціяльного перевороту.

Станова основа західно-европейського суспільства була приложена в релітійній реформації а того огляду, що напр. у Німеччині до лютеранства приставало найрадше дворянство і міщанство, а до анабаптизму — селянство і міські робітники, в Нідерляндах до лютеранства — дворянство, до кальвінізму - простий люд, а в деяких враях, як у Польщі, Франції, Чехії і Угорщині, до протестантства так само горнуло ся переважно дворянство, почасти заможні міщане, і протестантство визначало ся становою організацією своїх свл. Причини такого явища були нерозвинутість або просто забитість народніх мас, (напр. у Польщі; тут селяне не ставали в обороні старої віри, коли пани повертали католицькі парохіяльні церкви на протестантство, заставляли людей ходити до них і забірали церковну десятину на свою користь) осібні рахунки вищих станів із духовенством (як напр. таки в тій же Польщі, де спори шляхти з клиром ізза десятини і церковних судів тагли ся цілі віки) причиною були нарешті політичні рухи, що відбували ся серед вищих станів.

4. Релүгійна реформація відбувала ся в часи майже повсюдного зміцнення королівської власти. і загостреної боротьби в нею станово-репрезентаційних інституцій. Се були часи, коли державні основи брали гору над феодальними і муніципальними формами попереднього політичного устрою, і коли з другого боку, в самому державному жеттю королівський абсолютизм випихав становорепрезентаційні інституції. Проти зміцнення королівської власти повставали в загалі ті стани, яких політичні права при тому зазнавали найбільшої шкоди, а особливо дворянство. Справді, духовенство або було соціяльно підтяте реформацією і економічно ограблене через спілку королівської власти в дворянством, де була така спілка, або примушене було шукати помочи у королів, коли вони лишали ся католиками; що-ж до міського стану, то він усе-таки не міг іще міряти ся з дворянством. От чому політичні рухи XVI ст. мають вноді характер просто феодальної реакції. Те саме можна сказати і про багьто країв, а особливо про Францію; тут підчас релугійних війн серед протестантського і католицького дворянства виявилось сильне стремлінне відновити феодальне житте, так що губернатори провінцій мріяли уже, що стануть наслідними васальними правителями своїх округів, а дрібні сенери відновили часи Феодальної анархії. Поруч із Феодальною реакцією в тій самій Франції відбувала ся і реакція мунїципальна. Одночасно в тим, розумість ся, повинні були обставати за свої права і державні сойми, на яких дворянство також відгравало першу ролю, і в обороні їх прав виставлено було протестантську (кальвін'їстичну) теорію народовладства. Цікаво, що на нові політичні принципи почали

покликати ся навіть реакційні соціяльні елементи, хоча в загальному політичному рухови становорепрезентаційні інституції відгравали не реакційну ролю, що особливо, очевидно, треба сказати про англійський парлямент.

Першим тавим політичним рухом із часів реформації будо новстанне німецького державного лицарства в рр. 1522—23, виміряне проти духовенства і князів. Згаданий стан був сильно придушений князями і бажав вернути собі назад колишню свободу, незгідну із справедливим державним ладом, — незгідну тому, що се була не свобода, а надужитте сильніщого проти слабшого, а крім того лицарство мало охоту покористати ся ще й із церковних маєтностей. Проводирі руху мріяли перетворити Німеччину в єдину державу з імператором на чолі, оточеним лицарством; але князі розбили лицарів, і сі мусіли залишити свої полутичні мрії. Додамо ще, що яко привід до свого повстання вони виставили релігійну реформацію, якій ніби-то стояди на заваду духовні князу. З лицарським рухом, як і з селянським, сполучені були деякі ширші надії на відновленне німецького політичного життя, але вони потребували солідарної акції станів, якої не могло бути в того-часній феодальній Німеччині. Повстанне лицарів було повстаннем "офіцерів без жовнтрів"; жовнтрів розбито незабаром потому в селянській війнт, в якій у жовнтрів, навпаки, не було офіцерів. Се роз'єднанне станів в інших краях і було причиною того, що, як ми бачили, репрезентаційні інституціт не вийшли переможцями в боротьбі в королівською властю.

Ся боротьба в XVI і XVII вв. складала ся в кількох рел'гійно-пол'тичних революцій. Приклад подала Шотляндія, де в р. 1559 одночасно скинуто було регентку корол'ївства і заведено реформацію, бо регентка намагала ся вміцнити королівську власть і права церкви над сьвітським суспільством. Невабаром потому в Шотляндії відбула ся і друга революція, яка скинула з престола католичку Марію Стюарт. В обох сих разах виступало активно головно дворянство. Анальогічні були причини майже одночасного повстання Нідерляндів проти фанатичного і деспотичного Филипа II еспанського, повстания, Филипа II еспанського, повстания, що завело в краю протестантство, і при тім нідерляндська що завело революція закінчила ся відпадом від монархії частини сполучених провінцій для утворення самостійної републики. Тоді-ж відбував ся й у Франції реформаційний і політичний рух проти катольцької церкви і королівської власти; з політичного огляду він не довів до нічого, хоч і викликав проби тенеральных станів обмежити королівську власть. У всіх сих випадках державні сойми (потляндський парлямент і тенеральні стани в Нідерляндах і у Франції) ставали під прапор кальвіністичного принципу народовладства, який виробив ся під впливом републиканського ладу Женеви. Разом із тям оборона політичної свободи йшла поруч із обороною свободи релігійної, як бачимо і в історії боротьби соймів із монархічною властю в австрійських наслідних землях. Тут особливо важна дворянська організація чеського протестантивму і чеська революція в обороні політичної і релітійної свободи; вона стала ся початковою притокою до трицятилітньої війни, а ся із свого боку завдала удар станово-репрезентаційним інституціям і в самій Чехії, і в більшости німецьких князівств.

Найбільше замітним історичним фактом розглянутої категорії була, безперечно, боротьба королівської власти з парляментом в Англії, яка довела край до двох революцій. І тут політична боротьба (до якої прилучила ся і нова боротьба в Шотляндії) була заразом боротьбою релігійною:

боротьбу вела з одного боку королівська власть, яка опирала ся на державній аристократичній церкві і науці про божеське право свого абсолютизму, а нарешті просто силила ся до католицької реакції, а з другого парлямент, який обстоював за права народа і стремів до більш демократичної реформи церкви. Часово в Англії навіть заводила ся република індепендентів, в яких релігійно-політичній науці перше місце давало ся принципам свободи сумління і народовладства. Друга англійська революція девела до краю сю боротьбу на користь парляменту і протестантизму, на користь політичної і релігійної свободи, і в XVIII століттє Англія вступила з забезпеченими основами свойого державного життя, щоб рішучо потому вплинути і на інші землі Західної Европи.

5. Політичний сьвітогляд реформації не був однаковий у всіх краях. Лютеранство, яке повстало в монархічній Німеччий і було підтримане тут князівською властю, яке завели в Ігрусії, в Данії і в Швеції правителі, і англиканство, що своє походженне мусить завдячувати королівському починови, визначали ся характером монархічним, навчаючи про божеське походженне королівської власти і про незаконність активного опору, коли цвініліянство і кальвінізм виникли в републиканських громадах Швайцарії, і останній з них прийняли піддані католицьких королів, які стояли в опозиції до своїх правительств, а відси — свобіднійші відносини реформатства до політики і розвій в ньому ідеї народовладства, що в загалі, можна сказати, означає ролю кальвівізму в політичній історії нових часів.

Легісти, які боронили в середні віки сьвітську власть від папських домагань, перші почали навчаги про її походженне через перенесенне на

правителів аверхнього права, належного до народу, і такого погляду був в XIV ст. Марсілій Падуанський. Сю науку перейняли кальвіністи, які й пересадили в політичну сферу ті принципи громадської самоуправи, які були в основі їх цервовної організації і особливо яскраво виявились в устрою шотляндської пресвітеріянської церкви. Кола Лютер припускав лишень пасивний опір власти, яка вимагає чогось противного законови божому, то Кальвін дозволяв і активний опір, аби лишень він виходив від урядових осіб. Зрозуміло, як се було на руку станово-репрезентаційним інституціям, що були в опозиції до королівської власти, і от за часів політичної боротьби у Франції, в Нідерляндах, у Шотляндії розвиваєть ся у кальвіністів ціла політична література, яка походить із ідеї, що народ передав власть королям на деяких умовах, і як би їх правителі не додержали, то наражують ся на усунение в престола. Ся наука про умову між правителем і народом і про можливість зірвання умови заступниками народніми (се є вищих станів), будучи в сути своїй наукою новою, відповідала одначе і договірним основам середньовікових конституцій, в яких ми стрічаємо право опору в разі нарушення хартії. Стаж ідет перейняли англійські пуритани (пресвітеріяни-кальвіністи і індепенденти) підчас боротьби парляменту з королівською властю в XVII ст.: і в Англії ся боротьба викликала цілу політичну літературу, в якій боронено ідеї народовладства і ідею індивідуальної свободи у сферах віри і думки, поставленої навіть вище зверхніх прав народа. Весь дух політичного протестантизму, що розвинув ся на англійському ґрунті, виявив ся в надмірно індивідуалістичній політичній розвідці Льокка; він написав її щоб оправдати передачу народом власти Вільгельмови III, замість Якова II, який нарушив права нації (як увесь

дух абсолютної державности, що заперечувала особисту основу, втілив ся коло того часу в науці Гобза), ідея же політичної і релігійної свободи стала, як ми скоро побачимо, одною з головних ідей просьвітної фільософії XVIII століття.

## VII. Культурна і політична реакція.

- Історичні ружи і реакції. 2. Походження католицької реакції. 3. Її характер. 4. Її культурні і пол'їтичні насл'їдки. 5. Її звязок із реакцією пол'їтичною.
- 1. Історичний розвій ніколи не відбуваєть ся з правильністю, можливою лишень при рівномірних і постійних взаєминах нечисленних сил і завсе при тих самих умовах: історичні умови в ріжних місцях і в ріжних часах — не однакові; сил, що є чинні в історії, - розкладаючи при тім культурно-соціяльні сили на індивідуальні, а індивідуальні на поєдинчі гадки і поєдинчі мотиви вчинків, — є без л'яку, і між ними можлива безмірна кількість комбінацій; акція сих сил не рівномірна, а їх комбінації дуже зміндиві, — і от через се історичний рух ніколи не може відбувати ся з правильністю, яку ми бачимо напр. у рухови планет і їх сопутників. З тої самої причини не можна формулувати закони ходу історії загальні для усіх країв і народів, хоча поява одного факту в другого, як наслідка в своєї причини, і переміна одної форми в другу, як звязок двох ріжних стадій у розвоєви тої самої речі. відбувають ся по певним правилам (при тім активні тут закони, які можна зформулувати, будуть завонами психольогії і соціольогії). Психольогічно і сопіольогічно ми можемо собі пояснити,

чому в історичному життю за епохами поступу починають ся так звані реакції, але колиб ми навіть сформулували сі пояснення в формі ясних і точних законів, останні були-6 законами психо-льогічними і соціольогічними, а не історичними, були-б у своїм роді способами пояснити усі факти даної категорії, а не мали-б значіння висновків із відомих фактів, що мали місце в відомому краю і в відомому часї. Психольогічно і соціольогічно ми маемо право пояснити можливість і конечність поступових рухів і реакцій, коли матимуть ся такі й такі умови, але вивести відомий рух чи відому реакцію, які були лишень один раз, у відомому місці і в відомому часі, в даних уже умов, які теж раз тільки істнували в відомій комбінації, можна тільки історично і в додачу до того ще так, що формула, яка вийде, буде зовсім не загальним законом, що має раціональні підстави, як причини в льогіці, в математиці, в механїці і т. і., законом, який скрізь і всюди можна прикласти, але поединчим емпіричним узагальнением, яке стосуеть ся тільки до відомої ґрупи Фактів. Але й для таких емпіричних узагальнень потрібні загальні теорії. На жаль, наукової теорії історичних рухів і реакцій ще не має в історично-фільософічній літературі.

Твичасом вихідні точки погляду можливої теорії прості. Точка погляду психольогічна: реакція може виникнути в духовому життю одної особи, коли дане індивідуум, що підлягало якомубудь напрямови, або заводить ся в надіях, які покладало на нього і через те відвертаєть ся від сього напряму і навіть зраджує його, або помічає, що з сього напряму випливають непередвиджені наслідки для нього самого як чоловіка неприємні і небажані, і тому внетупає прямо ворожю проти того, що ранійш само боронило. Для пояснення реакцій перший впладок має своє значінне,

будучи підставою до того, щоб рух позбув ся попередньої сили, а другий — 6 лише частний випадок загальнійшого правила, а власне того, що в життю в загалі, се е чи в індивідуальному, чи в суспільному, є протилежні стремління і інтереси, між якими приходить до конфлікту. В індивідуальному життю один мотив може примусити чоловіка іти відомим шляхом наперед, але коли чоловік бачить, що новий шлях веде його туди, куди він зовеїм не бажав би попасти з другого мотиву, і коли сей другий мотив виходить сильнійший, — чоловік повертає назад. Соціольогічна точка погляду: коли цілі суспільні групи ступають на відомий історичний шлях, вони мають на увазі ясну ціль, і всяка невдача на шляху до її досягнення підкопує рух, роблячи його учасників меньш певними і енергічними, примушуючи багатьох із них лишити ся на заді і т. і., а з другого боку, і цілі трупи можуть відійти назад, коли помітять, що рух, який здавав ся їм цілком безпечним, веде їх на шкоду власним інтересам. Особливо-ж із соціольогічного погляду важне те, що окремі групи осіб у суспільстві і самі поодинові особи мають ріжні традиції і інтереси, а тимчасом усявий новий рух зачіпає чії небудь традиції і інтереси, викликаючи тим із їх боку консервативну опоавцію. Консервативні елементи суспільства новий рух може заскочити нечайно, а тому їм дуже часто лучаєть ся дожидати, поки рух не ослабне через частні невдачі або загальну вневіру, поки від нього не відпадуть і не пристануть до консервативних елементів люде, що саміпоступились назад, поки самі вони, сі консервативні елементи, не прийдуть до себе після поражения, не зберуть своїх сил і не з'організують ся до боротьби за відновленне старовини. Такі, більшь або меньш для них щасливі хвилини ранійш чы пізнійш приходять, тим більш, що у всявій

боротьбі побіда і пораженне залежать нерідко і від причин другорядних. Ще оден психольогічний і соціольогічний закон: цілковитого розраву з минувшиною ніколи не буває ні в індивідуальному, ні в суспільному життю; риси і прикмети старого усе будуть внесені в те нове, аке утворюють люде, і сі риси і прикмети, без волі і думки сих людей, нераз приводять їх самих як-раз до того, проти чого вони протестували. Особливо се лучаєть ся з людьми, що переходять від гноблення і утиску, яким ранійш підлягали, до власти, як се лучало ся нераз і з релітійними реформаторами, і з політичними революціонерами.

З обективного погляду уст рухи наперед поступові, уст реакції -- назадняцькі, і в загалі се можна вважати за справедливе що до всього історичного поступу, бо історичні рухи стремлять до здійсненя кращих культурно-соціяльних форм, а ідеалом реакцій є зворот до форм меньш досконалих, але з'осібна розвій цілком нових явищ, нещасливих для особистого і суспільного добробуту, може мати назадницький характер, і тоді реакція кращого старого набірає хосенного значіння, такі випадки розумість ся, бувають рідко, вони частні і другорядні. На сьвіті нема нічого досконалого, і до поступу завсе прилучають ся, як його сопутники, явища, що бувають у тій чи іншій мірі шкідливими для самого поступу. З другого боку, дуже часто такі місцеві і часові явища закривають від людських очей ту добру і до доброго ведучу, універсальну і тривку основу життя, якої не узнає реакція, коли остання не тільки виходить із відомих умов місцевих і часових або може бути виправдана конечністю даної хвилини і даної ситуації (як се було напр. в діяльности Кромвеля), але ще підіймає себе на степень принципу думки і життя. Така власне реакція і почала

ся в половині XVI ст., щоб поставити на карту усе, що було здобуто попереднім культурним розвитком, а з ним разом і всю історачну будуччину

Західної Европи.

2. Двома силами, які почали акцію в сьому напрямі, були католицька церква (від якої нерав не відпадали і реакційні елементи протестантизму) і королівський абсолютизм. Останній, як то було за Филипа ІІ еспанського, за цісарів Фердинанда ІІ і Фердинанда ІІІ або за Людовика ХІV, перекручував саму ідею держави, поки в половин XVIII ст. абсолютизм не підлягає новій культурній і поступовій основі "просьвіти", рвучи тим самим звазки з реакцією XVI і XVII вв. В сьому розділі ми спинили ся головно на культурній стороні реакції і на її значінню для реакції політичної, щоб розглянути останню в іншому звязку.

Реформаційний рух у Німеччині спинила чимало не тільки зневіра одних, коли реформація не здійснила усіх тих надій, що покладано на неї, але и побоювання других, коли рух почав виходити поза ті межі, які для нього хотіли зазначити, як сам реформатор, так і сьвітські власти і вищі кляси суспільства, що з початку безуслівно спочували справі Лютера. Можна доглянути історії двацятих років XVI ст., як народні розрухи в Вітенбераї, поява анабаптистів, антитринітаризму, лицарське повстанне і селянська війна викликали в самому Лютерови реакційні стремління що до своєї власної справи і заставили чимало князів недовіряти тій самій реформації, на яку вони спершу дивились прихильно. Полутична небезпека, побоюванне заколоту в державі, було для деяких правителів першої половини XVI ст. головним артументом проти протестантизму, і тому вони уже на самих початках реформації почали переслідувати "сретиків". У сім

разі не було ріжниці між відношеннем німецьких та швайцарських протестантських правительств до анабаптистів, і католицьких князів та кантонів до самих протестантів. Річ у тому, що реакційні стремління виявили ся і в самому протестантському таборі, серед богословів, які побоювали ся, що свобода досліду приведе до среси, і серед правителів та маючих кляс, які побоювали ся політичних розрухів та демократичних рухів. Через богословські суперечки, початкове невиробленне своїх теорій, появу сектанства і т. і. реформація відопхнула від себе багато умів і задержала їх при католицтві, ле усе було ясне і означане, і з сього боку тридентський собор, який рішучо дав католицьким догмам сталу систему, особливо багато сприяв тому, щоб утримати в лові старої церкви усіх, хто шукав чогось твердого і непохитного в справах віри. Зі свого боку, конфесійні суперечки протестантів (лютеран, цвінгліян, кальвіністів, а в Польщі і антитринітаріїв) не лиш дискредитували нову релігійну науку, але ще ослабили її перед спільним ворогом, яким для них усіх був католицизм. Се все підготовлювало ґрунт для реакції Упадок полутичних і соціяльних рухів у Німеччині і в нумецькій Швайцарії, — рухів, сполучених із лютеранством, цвінгліянством і анабаптизмом, — сильно ослабляв протестантизм, який тільки що організував ся, і він просто не міг би набрати особливо великого загально-европейського значіння, як би саме в той час, як організувала ся католицька реакція, справи нової релігійної науки не бун уратував кальвінїзм із своїм характером більш космополітичним, як у німецького лютеранства або цвініліянства, зі своїм суворим і войовничим фанатизмом, зі своїми політичними стремліннями.

Католицизм, так захитаний на початку XVI ст., що коли пого несподівано захоплено, зразу був

не в силі погасити пожежу релігійного руху в самім його почену, мав іще чемало сили до боротьби. У нього була відвічня організація, яку можна було направити до едної ціли, і ся організація вимагала лишень того, щоб папство врозуміло свої справжні інтересн, щоб у духовенства і чернецтва вернула моральність і карність, щоб для нових завдань утворені були нові засоби, як се вже нераз робила католицька церква. Та все лихо було як-раз у тому, що вищі духовні особи мало піклували ся про традиційні інтереси церкви. добиваючи ся власти, зиску і утіх, а старі органи, явнии церква перше удержувала сьвітське су-спільство в умовій і моральній залежности, не відповідали свойому призначенню і з огляду на дух часу, і на нові обставини. Католицькій церкві лешале ся іще цілі нації, які з тех чи іншех причин не були діткнуті рухом, лишали ся народит маси в краях, де рух доторкиув ся тільки вершків суспільства, лишали ся, нарешті, уряди сих націй і країв, які бачили в спілці в католицизмом найкращу запоруку тривкости і непохитности заведеного ладу. Поки власні сили церкви вели акцію пиняво, нерішучо, без у повні сьвідомої ціли, для ватолицизму, яв загально-европейсьвої організації, не було жадної користи ні з вірности для нього народніх мас у цілій половині Західної Европи, яві згодом внявили в боротьбі за стару церкву безмежний фанатизм, ні реакційний настрій урядів, які одначе потім сполучили в одну більшу міжнародню спілку для боротьби з ворогами церкви.

3. Щоб зачати успішно перешкоджати протестантизмови, католицька церква сама мусіла зреформувати себе, і се було зроблено тридентським собором, через що за реформаціями протестантською і сектантською відбула ся, можна сказати, третя церковна реформація в XVI ст.—

католицька. Лишаючи ся цілком вірною традиційним догматам, законна реформа церкви, зроблена собором, могла здійснити ідею ліберального католицияму епохи великих соборів XV в. і разом із тим, там де можна було, поступити ся де в чому перед духом часу, що наблизило-6 обидві віри, і могла, навпаки, протиставити як ідеї соборної реформи попереднього стол'їття, так і сучасним стремлінням, висловленим у протестан-тизмі, щось цілком протилежие. З сих двох шляхів собор вибрав останній, се є простий шлях над-мірно реакційний, і в сім напрямі на його постанови великий вплив мав тільки що заснований орден свуїтів. Підновлений католицизм уже не був ні католицизмом середньовіковим, ні католицизмом часів "зіпсовання" церкви: від останнього він виріжняв ся жизненністю, а від першого— новими політичними заходами. Старі церковні громи, якими середньовівове папство заставляло тремтіти народи, почали виходити з ужитку, і замість того, щоб панувати, наказуючи з уряду, нова католицька церква вибрала інший шлях панувати за посередництвом педагогії і дипльоматії. Вона муштрувала зі сьвітської молоді людей, які їй були потрібні; потуряла навіть їх слабій волі, коли із поблажливости до сеї слабої волі можна було мати користь для церкви, ішла на компроміси з вельможними сьвіта, хоча-б при тім де-чем треба було поступате ся; згоджувала ся в місцевими та становими традиціями, стремл'яннями, смаком і пересудами. При тім — розумість ся, де треба було, — не забувала і чисто назадницьких способів, як напр. винищення шкідливих книжок та людей цензурою та інквізицією, які були прототипами для анальогічних сьвітських інституцій в багатьох державах, в котрих репресивні васоби в загалі істнували (не виключаючи Англії XVII ст., де зоряна палата і зверхня

комісія служели тиранським стремлінням Стюартів).

Новий дух, яким визначав ся реакційний католициям, відроджений тридентським собором, цілковито виявив ся в сауїтстві. Сауїтство — се спнонім реакції, яка, не нехтуючи репресії, впливала головно на розум, на серце, на волю людей, уміло виховуючи їх і направляючи туди, куди треба було в інтересах церкви, як органівації, безперечно покликаної панувати над особою, над суспільством і над державою. Славнозвісний орден був величенною міжнародньою організацією, яка поставила собі за ціль зміцнити католицьку церкву в середвиї, підклонити сьвітську власть духовній, а суспільство — клирови, обеднати усі католицькі нації і держави на боротьбу із спільним ворогом, ослабити протестантизм, вносячв розлад між його репрезентантами, навернути як мога більш апостатів на лоно ремської церкви і набути для неї нових адептів поза межами старого католицького сьвіта. В умовій сфері ввуїти підпомагали відродженню середньовікової схолястики, запознчивши у гуманістичного клясицизму тільки чисто формальні його сторони і обернувши льогічну і сьвідому діяльність ума в софістику і казуїстику, які не в сил'ї дати мисл'ї можливости самостійного мислення; а в сфері політичній вони були оборонцями теократичних основ, тому то, воли треба було, придержувались погляду народовладства, виправдуючи ним навіть царевонвство, коли того вимагав по свойому понятий інтерес віри, — і разом із тим переносили в політику принцип макіявелізму, коли вже усі засоби були одинаково придатні, аби осягнуто головну ціль -величність ватолицької церкви. Оснувателями і організаторами ордену були Еспанці та Портутальці. В Еспанії, де тільки в кінцем XV ст. устала національно-релігійна боротьба в мусульманами Маврами, кателицтво не втеряло ще давньої своєї сили над умами і всеї могутности войовничої церкви, не заразивши ся ще хибами, які в інших краях довели стару церкву до упаду. Але Еспанія могла поставити тільки ціль для реакції, яка почала ся і яка вимагала для свого успіху нових засобів, і за останні церква мусить дякувати головно Італії з її умовою перевагою, але моральним і політичним підупадом, бо власне ввідси, з Італії, єзуїтство заповичило засоби педатотічного муштровання, софістики байдужної до правди, неморальної вазуїстиви, опортуністичної політики і безсоромної в вибиранню засобів дипльоматії. Дякуючи діяльности бауїтів, культурна і політична реакція злучила ся з суспільною деморалізацією. Як виховувателі, учителі, проповідники, публіцисти і особливо духовники єзуїти досягли великого вплнву над сумліннем і усім моральним сывітоглядом поодиноких осіб (особливо правител'я і державних д'ячів), усяких суспільних вляс (переважно вищих станів) і навіть цілях націй. В моралі вони зрекли ся аскетичних вимог, узнавши, що вти проти людської природи — тяжко, але разом із тим визнавши, що і слабости людські — від найбезневиннуйших стремлінь і до крайнух хиб — можуть бути корисні для церкви. Мораль взугського духовнива була дуже легка, дуже зручна і притягала до себе людей, які бояли ся кари за гріхи, але не мали сили позбавити ся гріхів, бо тут усе приходив до помочи лагідний духовник із своєю софістикою і казуїстивою. Потуряючи егогамови і пристосовуючи ся до індивідуальних осібностей кожної людини, сзу-Утство про те і в думці не мало розвивати в лю-дині особу, хоча-б самолюбну і зле пристосовану до вимог товариства: навпаки, їх мораль, як і їх педагогіка, і їх дипльоматія, ставила собі за ціль убити в людині вищі прояви особистої основи,

а до того найкращим засобом було, розумість ся, — приголомшити в особі голос власного сумлівня, підклонавша її кермованню ордену, обплутавши її хитрою сіткою казуїстики, знесиливши її постійним потуряннем поганим нахилам, дрібним хибам і слабій волі. Уся моральна "віпсутість" католицької церкви, проти якої чув ся протест кращих людей в XIV—XVI ст., можна сказати, була бауїтством систематизована і неначе поставлена на степень принципу. Коли одною із сторін гумантаму було віднайденне нової моралі, ява не мусіла-б конче бути аскетичною, як того вимагали середні віви, а напр. відповідала-б давньому стоїпизмови, і коли вихідною точкою релітійного руху з XVI ст. був просто моральний протест, і в самому сьому рухови відчуваєть ся елемент етичного ригоризму, близького власне до стоіциаму, то се все лишень сьвідчить нам про те, що в суспільстві відоме було стремлінне до морального відродження, але єзуїтство вело акцію як-раз у напрямі цілком противному, бо моральне відродженне суспільства можливе лишень тоді, коли особиста думка і особисте сумлінне, хоча-б часово помиляючи ся і зразу не находячи того, чого шукаєть ся, — виходять на самостійний шлях, а се, з погляду католицької реакції, було небезпечно і для інтересів церкви, і для самих людей.

Наслідками католицької реакції не треба вважати лишень ті, які вона мала відносно до реформації. Час уже цілком залишити той погляд, який перш за все подали протестантські історики реформації, що дивили ся на всю історію з свого конфесійного погляду. Власне кажучи, увесь дух нових часів, о скільки він втілював ся в стремліннях особи, суспільства і держави до самоозначення, о скільки ті самі основи мали вплив і в протестантстві, і в гуманїзмі, о скільки на-

решті довершений особистий розвиток ставив індивідуалізмови нові завдання в сфері наукового, морального і суспільного сьвітогляду, — весь дух нових часів мав на заваді і перешкоді католицьку реакцію і єзуїтство, що поставнло сю реакцію на степень принципу. Вона мала при тім не одне лишень культурне, але й соціяльно-політичне вна-чінне, бо стала до помочи усім реавційним стре-млінням у суспільстві і в державі, війшла у спілку з усіма реакційними елементами у них і заставила їх служити своїм пілям, придушуючи гелітійну, умову́, громадську і політичну свободу. Перемога нових культурних і політичних принципів у XVIII ст. ранійш усього виявило ся в ска-сованню ордена єзуїтів, але як тільки в другому десятиліттю XIX ст. почала ся реакція проти "узурпаторської" імперії Наполеона І, проти француської революції, проти просьвітного абсолю-тизму, проти фільософії XVIII ст. і в вагалі проти усього духа нових часів у напрямі привернення середньовікових форм мисли і життя, орден єзуїтів внову був відновленни, покликанни до життя. Хоча реакційні явища бували і в самому протестантизмі, в якому теж відроджувала ся схоля-стика, формалізм, нетерпимість, клерикалізм і т. і. явища перейняті в спадщину від католицтва, культурна реакція в протестантських землях не ваходила так далеко, як у католицьких, що впадая в очи навіть при побіжному погляді історію католицьких і протестантських народів в XVI—XVIII ст. Особливо в сім напрямі поучаючі ті факти, які подає історія таких земель, як католицькі землі Німеччини, Італії, Еспанії з Портутал'єю і Польща. З другого боку, там, де в повн' розвинули ся протестантські культурні і пол'ітичні основи, — а се було в XVII ст. в Голяндії і в Англії, — бачимо й особливий успіх на шляху поступу і коли в XVII ст. Голяндія і Англія уже

являла з себе протилежність землям, де запанували принципи католицької реакції, то в XVIII ст. решта Европи завдячувала багато сим двом державам, як таким, що заховали від загибели поступові течії нової історії і розвинули їх іще більше. В часи, коли умова д'яльність наукового характеру була ще так незначна, в сьому містив ся

ратунов европейської цівілізації.

Нарешті, говорячи про католицьку реакцію, не можна не пригадати цілого століття внутрішніх і міжнародніх війн, викликаних стремліннями придушити новий релігійний рух і знищити його наслідки, се в весь протестантизм і окремі церкви, на які він полілив ся. Сі війни сильно пошкодили духовій і матеріяльній культурі тою ручною, якої зазнали окремі країни і землі. Служачи католицькій реакції, знесилили себе політично і цілі великі держави. Політична нікчемвість, на яку війшла колись могутня Еспанів і Польща, поясняєть ся тим, що в обох землях під впливом Сауїгів і в загалі через реакцію заглушало ся було культурне житте, і як в одній королівський деспотивм, так у другій шляхетська анархія були підтримувані з боку духовенства, о скільки в сим деспотизмом і в сею анархією були сполучені інтереси католицизму. Які-6 же були хиби протестантства, він не вимагав від народів і держав жертвовання національних і політичних інтересів інтересам церкви, яка-б протистабила себе, як самодовольна цулість, живим силам народів і поодиноких осіб.

5. Загальним наслідком реакції була часова перевага в життю Західної Европи якоїсь абстрактної основи, яка мусіла абсолютио панувати над особою і суспільством в їх релігійних, умових, моральних, соціяльних і національних стремліннях і інтересах, і якій через те все повинно було корити ся, служити, жертвувати себе, віддаючи себе

в повыї власти тих людей, які репрезентували собою сю основу, се в зрікаючись усїх своїх праві віддаючи усї права над собою репрезентантам вданот цілости, що усе підгортав під себе. Цілеюкатолицької реакції було втілити сю абстрактву ідею в римській церкві, зробивши з папства, як зверхнього заступника католицизму, вищу силу на землі, перед якою усі безправні, але яка самане повинна знати про жадні границі і обмеження своеї власти. В сім от і містила ся навбільша реакція в боку всього того, що було в старому жаттю вороже особистому, соціяльному, політичному і національному самоозначенню, і реакція власне проти всього того, що творнв індивідуалізм нових часів. Але не в одному реакційному католицизмі мала своє втілениє ся основа. Право на те, щоб бути такою цілістю, заперечувала церкві держава, яка в особі тодішніх монархів, міністрів, бюрократії, що тоді народжувала ся, і деяких публіцистів, так мовити, зажадала стати на землі усім і для окремву осіб, і для всіх вляс суспільства, і для цілях націй, поглинувши собою або підбивши під себе навіть саму церкву. Політична реавція проти усього, що в особистому, суспільному і національному життю здавало ся нарушеннем прав і інтересів держави, йшла поруч із ре-акцією релітійною. В протестантських краях, де церква була чисто державною інституцією, обидві реакції ввичайно вливали ся до купи, що особливо характеризуе політику Стюартів в Англії, яка через те мабуть і мала конець кінців нахил до католицизму; а в вемлях католицьких заходилавідома солідарність вівтаря і трону, через що суперечки між духовною і сьвітською властею стали авищами рідкими і виїмковими, аж до розбрату держави в католицькою реакцією за часівпросьвітного абсолютнаму. Як коли і вдійснювала ся середньовікова теорія про те, що церкву пожликано панувати над душами, а державу — орудувати тілами людей, то се було як-раз у часи найбільшої переваги католицької реакції, се є з половини XVIII ст.: загальна реакційна ідея лучила церковну і державну політику в одиу цілість із добровільним поділом круга ділання між духовною і сьвітською властю.

Лержава нових часів, коли годить ся так висловити, коніювала заразом і середньовікову католицьку церкву, яка в свого боку багато прийняла в спадщину від давньої римської імперії, і античну державу, яка відроджувала ся в теоріях легістів і гуманістів, особливо Макіявеллі, якого учениками були більш-меньш уст державні діячі XVI ст., а супротивниками — оборонці подітичної свободи. Між пильними читачами Макіявеллі був і Карло V, перший більший володар нових часів, який усе життє своє присьвятив на службу абстрактній державній ідеї і який подавав приклад іншим монархам і передав свою політику Филипови II. Останній став головним репрезентантом католяцтва і абсолютизму в другої половини XVI ст. В більшости з забарвленнем конфесійним, хоч подекуди позбуваючись його, але тільки на час (напр. за Рішелє у Франції), нова політина XVII ст. здобула чимало репрезентантів. Такий був напр. оден із героїв трицятилітньої війни, Максиміліян баварський, у свойому князівстві разом із сзуїтською реакцією завів лад поліційної держави в дрібязковим втручуваннем у приватне житте, і такий був кардинал Рішеле, явого "Політичний Заповіт" і уся політика дають право іменувати його найбільшим державником своєї епохи; такий самий був і меньший його сучасник Гобба, який розвинув ідею необмеженого державства в цілу політичну теорію. Ідея і правтика абсолютної держави не були ні виключно монархічні, ні виключно католицькі

(пригадаймо женевський лад за Кальвіна — щось изби поліційна держава), але сполучали ся вони звичайно — до початку епохи просьвітного абсо-лютизму — з католицькою наукою про божий характер корол'яської власти. Уся друга половина XVII і початок XVIII ст. мають в історії назву "віка Людовика XIV" від імени найзамітичию репрезентанта сеї сполуки релігійної реакції з полутичною: останню він довів до того, що вробив Францію з европейської держави чимсь подібним до азіятської деспотії, якої цілковита теорія немов була сформулована у власних заявах сього француського короля. Міжнародня політика Людовика XIV, як і політика Филипа II в XVI ст., виходила зі стремління дати перевагу абсолютизмови і реакційному католицтву у всій Західній Европі, але за обома разами реакція дістала відсіч у вільних протестантських державах, в Англії, Голяндії, що надає особливо важного значіння другій антлійській революції, яка завдала тяжкий удар усій міжнародній політиці Людовика XIV.

Культурна і пол'тична реакція дійшла на Заході Европи при кінці XVII віку до свого вершка. Людовика XIV наслідували майже вс' сучасні західні володарі, не вивлючаючи і н'тмецьких князів. Скрізь запроваджувано в життє ту систему, що було немов останнім висловом культурної і пол'тичної реакції проти усіх рухівнових часів, де тільки особа так чи інак боровила своїх прав: ся система власне і полягала в придушуванню усяких індивідуальних прав і в підтримуванню усього того, що не могло своїми власними силами тримати ся перед історичним рухом, якого жерелом була особиста і громадська сьвідомість, що тоді розвивала ся. Тільки зглядною слабкістю се' сьвідомости і роз'єднаинєм громадських сил ми й можемо пояснити собі перемогу реакційних основ над першим великим

рухом нових часів. Наслідки реакції скристалізували ся в тому державному і суспільному ладі, якому француська політична історіографія дала назву "ancien régime", але не загинули даремно і наслідки нового руху: в Голяндії і в Англії вільна думка і вільне життє найшли певний захист, і тут (особливо в Англії) вперше сформулували ся на основах гуманізму і реформації фільософічні ідеї XVIII в., які виступили з гострою опозицією проти реакції і проти ладу, який вона утворила і підтримувала.

## YIII. Старий державний і суспільний лад.

- Наслідки історичного руху XIV—XVII вв. в сфері ідей і інституцій. 2. Суть старого ладу. 3. Політичний устрій і внутрішня політика. 4. Суспільний устрій. 5. Особиста і суспільна свобода.
- 1. Для кожного краю окремо наслідки історичного руху, який почав ся з кінцем хрестових походів, були неоднакові, але яке-б ні було завданне сього руху в історії того чи іншого народу, то, що набував оден, не загибало для будучности й інших. Гуманізм, що відграє таку важну ролю в розвою усей новой цівілузацій, не дав беспосередньої користи тій самій Італії, в якій лак блискучо розвинув ся, — не уратував її від князївського деспотизму, чужоземного ярма та католицької реакції, - та й в інших краях, де він почав відгравати ролю культурного чинника, не втримав своей позиції і мусів уступити перше місце релігійним рухам протестантизму, сектанства і католецької реакції, які завдали сильний удар гуманістичній секуляризації думки і знання, особистого і громадського житти і політики. Сама реформація, що поперед усього виникла в Німеччині, не дала сій землі усього того, чого від неї сподівала ся і на що надіяла ся німецька нація що до національної єдности і незалежности курії, що до політичної свободи і кращого су-

спільного ладу, що до умового розвитку і матері-яльного добробиту; а в сьому були винуваті по части односторонний характер и мецького протестантизму, а ще більш католицька реакція та викликана нею велива релугійна війна з другої половини XVII ст. Німеччина з двицатих років XVI в. дуже багато втратила, не набувши нічого в заміну. Італія і Німеччина при кінці XVII ст. цілком програди, хоча в вих ранійш як де із особливою силою виявили ся обидва великі історичні рухи нових часів. Італія і католицька частина Нумеччини, так само як Еспанія, Португалія і Польща, терпіли від католицької реакції, яка вбивала в них вільне духове життє, а протестантська половина Німеччини терпіла від реакційних основ, що взяли гору в самому її протестантизмі, від чого зрештою не були позбавлені ні Шотляндія, ні Швеція. З протестантських країв найбільш уйшли культурних небезпек, яких можливість містила ся в самій таки реформації, Голяндія і Англія, хоч їм довело ся для сього зазнатв тяжкої внутрішньої і зовнішньої боротьби. В часв повсюдного пановання культурної і політичної реакції, поруч із якою йшла матеріяльна руїна, обидві сі країни довели свою осьвіченість до дуже високого рівеня, розвинули у себе замітну політичну і умову свободу і досягли великого матеріяльного добробиту, ставали в додачу пристановищем для усіх гонених в інших краях і захистом вільної політичної літератури. Тому можна сказати, що вовнішні наслідки нового історичного руху в його гуманістичному і протестантському прояві на переломі XVII—XVIII ст. були переважно в Голяндії і в Англії. З останвього враюі вийшов той культурний рух, із яким злучені назви "просьвіти" і "фільософії XVIII столїття". Коли-ж, про те, в XVIII столїттю на чолі нового культурного руху стала Франція, якої література

набрала універсального значіння, то се лишень сьвідчить про те, що не вважаючи на довершену й тут католицьку і абсолютистичну реакцію, ся нація зберегла здатність до дальшого поступу в перших щасливих обставинах. З сього Франція була щасливійша від інших католицьких націй і абсолютних монархій Західної Европи. Беручи на увагу, що ніде в XVIII ст. не був так економічно розвитий середній стан, як у Голяндії, в Англії і в Франції, і що новий культурний рух у Франції був особливо популярний власне в сьому стані, ми не можемо не припустити звязку між сими двома фактами і не доглядіти як-раз у розвиткови матеріяльного добробуту промислової і торгової буржуваї у згаданих краях тої матеріяльної основи, яка забезпечувала можливість процвитання в сих країнах не одної лишень надвірно-аристократичної літератури в дусі Француського влясицизму Людовика XIV. Збогаченню середніх кляс суспільства чимало сприяла політика меркантилізму, якої гоміж іншим ловними організаторами майже одночасно були в Англії Кромвель, а у Франції Кольбер. Тимчасом француська буржуваня не відгравала тої ролу в суспільстві, яка відповідала у ваможности і осьвіті, і яку вже відгравала та сама суспільна кляса в Голяндії і в Англії, і відси виходить поступовий розвій опозиційного духа серед француського "третього стану", який почав проймати ся новими ідеями.

Між Францією, з одного боку, і Англ'єю з Голяндією, з другого, — в XVII і XVIII віках повстала велика ріжниця: одна була зразковою для інших континентальних народів країною культурної і пол'їтичної нев эл, і "вік Людовика XIV", який був взірцем для інших королів і князів, був вершком католицької реакції і абсолютизму, тоді як, навпаки, в Голяндії і особливо в Англ'ї,

завдяки головно її другій революції, в якій парлямент і протестантизм узяли гору над пробою абсолютизму і реакції, розвинулись основи свободи, як в области думки і сумління, так і в области суспільних і політичних відносин. Отеї основи і були головними наслідвами поступового історичного руху попередніх століть, якви, правда, по части, як ми бачили, в самому собі містив деякі переіначення і відскоки, але головно спинений був католицькою реакцією і "віком Людовика XIV". Поставлені на степень принципу. сї основи зачали боротьбу з реакційним ладом, які згодом руйновано і з гори (просьвітний абсолютизм) і з низу (революція) — певно з неоднакових поводів і з неоднаковими цілями, а також і не з однаковим вислідом у ріжних землях. і стежити мемо далі за історією другого культурного і соціяльно політичного руху на Заході Европи, який зародив ся в XVIII віці і перейшов у XIX ст. Але по переду нам треба ознайомити ся з тими відносинами духового і суспільного життя, проти яких виступила найновійша історична течія, що мала величезний вплив на всю історію XIX BIRY.

2. Ми вже нераз бачали, що пригнічуючи феодальну аристократію і католицьке духовенство, як нолітичні сили, королівська власть лишала обом їм соціяльні привілеї. За нових часів феодальна аристократія, задержуючи усі одержані в спадщину від середніх віків привілеї, перетворила ся помалу в надвірне вельможне наиство, невольниче і разом із тим користолюбне, яке визискувало свою близкість до королівської власти, щоб підтримувати свої станові вигоди. Королі, одначе, які приваблювали феодальну аристократію до своїх дворів, маючи на увазі ослабленне політичного її значіння в краю, самі не могли не підлягати виливови надвірної аристократії і через

те почали дивити ся на неї очима стану, до якого навіть зачислювали себе самих, перекручуючи такою своєю політикою основну ідею монархії. Полученне соціяльних привілеїв феодального походження з королівським абсолютизмом часів і є основною рисою "старого ладу" (ancien régime). Анальогічне явище бачимо і що до духовенства, бо підбиваючи його політично, королі, які самі підлягали культурній реакції, все одно чи ватолицького, чи протестантського эмісту, — підтримували з усібі сили як виключне панование духовенства над съвітським суспільством в умовому життю останнього, так і соціяльні привілеї клира, де їх не зачепила релігійна реформація XVI в. Державна власть до того стеценя зросла ся з відомими конфесійними традиціями, що не припусвала іншої віри серед своїх підданих. Ще в XVI і початку XVII століття Француські і австрійські володарі давали грамоти, в яких забезпечували своїм протестантським підданим відомі релітійні права, того самого часу, коли в Еспанії і в Італії винищено усіх протестантів, але після вагального зміцнення реакції, особливо підчас трицятилітньої війни і скасовання у Франції нантського едикту, і ті землі, де по переду була свобода протестантського культу, пішли слідом Еспанії і Італії: Австрія і Франція мусіли дожидати аж кінця XVIII ст., щоб навернути ся до політики віротерпимости. Ті самі явища ми бачимо в конституційній Англії, де тільки друга революція затвердила віротерпимість, вважаючи на то, що test-act все ще обмежував права дисидентів що до державної і громадської служби. Польща в XVIII ст. стала навіть просто клясичним краем релігійної нетерпимости. Суто конфесійний характер католицьких держав особливо підтримували Єзуїти, які почали ставати виховувателями князів - наступників престола,

Digitized b10\$00gle

і духовниками самих королів, а се, розумієть ся, не могло не відбити ся на внутрішній політиці таких володарів. Надвірний і єзуїтський вплив от та атмосфера, якою було окружених багато представників державної власти. Через се сьвітогляд вужчав, і вони були нездатні на таку внутрішню політвку, якої вимагали не тільки духові і матеріяльні інтереси народа, але й інтереси державного скарбу, коли-б їх розуміти більш односторонно. В другій половині XVIII ст., коли майже повсюди держава почала еманципувати ся надвірно-клерикальних впливів, француська нархія лишаєть ся типічним краєм "старого ладу" в тім стані, в якому він був закріплений сто літ перед тим Людовиком XIV. В загалі се був час застою в законодатній діяльности реформаторського характеру, а коли реформи починали ся з почину самої власти або в імя кращого розуміння як вавдань держави і обовявків монарха, так і прав народа, то такі проби реформ наражали ся на опозицію з боку консервативних елементів суспільства, які були при тім навіть не від того, щоб заперечити самий принцип обсолютизму в імя старих станово-репрезентаційних інституцій. Останне як-раз ми бачимо напр. не тільки в Бельтії та Угорщину, де ст інституції ще задержали ся, яле й в самій Франції перед революцією, коли духовенство і дворянство, які давно вже жалкували за втратою полугичних прав, особливо симпатизували ліберально аристократичному характерови політичної теорії Монтеске.

У всіх землях, до яких прикладають термін ancien régime, задержав ся ще кріпацький стан сїльської людности або феодальні права дворянства над ним. Аристократичні стани, се є дворянство та духовні власники землі особливо цінили свою власть над селянством, і там, де королівський абсолютизм не здержував потягів

земельної властительки-аристократії до безмежного розширення сеї своєї власти над селянами (якийсь час у Данії, а в Польщі до самого кінця), народ не мав навіть відки сподівати ся помочи, хоча-б навіть в якійсь близшій чи дальшій будуччині.

3. Переважно політичним принципом сього

ладу, який ми розглядаемо, був королівський абсолютизм. Він вкоренив ся в Еспанії, в Португалії. в державах Італії, у Франції, в Австрії, в Прусії-Бранденбургії, в Данїї і в німецьких князівствах, а при кінці XVIII ст. і в Швеції, де йому довело ся довго бороти з аристократично-републикан-ським устроем на взір того, який був у польській Речи Посполитій. (Зауважимо, що і в загалі старі републики, які були виключною формою правліния, були аристокрактичні, хоча-б навіть ролю пануючого стану в них відгравала не феодальна та земельна аристократія, а купецька буржувзія). У всіх сих монархіях законодавство було в особистому орудуванию самих королів або часових правителів, бо для сеї важної діяльности не було жадних спеціяльних інституцій, хоча-б і цілком залежних від монархічної власти. Законодатне значіння станово-репрезентаційних інституцій підупало, бо або в загалі перестали їх скликати, або, хоч коли їх і скликали, то вони перестали відгравати ролю, за виємком лишень небагатьох держав, як Швеція, Польща та Англ'я, при чім знову таки в одній лишень Англії репрезентація Функціонувала як слід. В управі панувала бюрократична централ'зація, яка усувала від якоїбуль участи в ній місцеві сили, бо громадевкої або окружної самоуправи або зовсім не було, або вона ледви животіла. Права адміністрації були безмежні, і вона втручувала ся у всі справи приватного і громадського життя, зд'йснюючи ідеал так званої "пол'іційної держави", в якій надмірне обмеженне свободи випливало не з закона, хоча-б і дуже тяжного, а часом просто з вол'ї вищого і навіть низчого начальства. Судова власть підлягала адміністрації, що повбавляла судд'я незалежности в видаванню присудів, не кажучи вже про лихе законодавство і Лихий склад судового персоналу; а там, де судівництво було самостійне, воно набірало характеру станового привіі відбувало ся в чисто середньовікових формах, як се можна сказати про француську спадщинну магістратуру. Державна господарка в більшости провадила ся эле (окрім, напр., Прусії): правильні бюджети були незнані; стяганне податків часто віддавано на відкуп приватним підприємцям; самі податки були розкладені дуже нерівно (з усякими аристократичними виїмками), великим тягарем лягали на людність, не відповідно до його спромоги плачення, і стягано їх. нарешті, дуже гостро.

У зовичший політиці після релугійних війн велику ролю відгравали чисто династичні інтереси, а інтереси національні заведено переважно до набування від інших країв торговельних користий, що цілком відповідало системі меркантилізму, яка тоді панувала. Економічна політика старого ладу, згідно з загальним його духом, кермувала ся майже виключно міркуваннем про фіскальну користь, які-б там ні були наслідви, що випливали з урядових заходів для народньої маси, на яку й глядули переважно як на платячу силу. Ся політика, корисна для торгово-промислових кляс, — які в Голяндії й Англії навіть кермували д'яльністю держави в такому напрямі в власного почину, — вельми тяжко відбивала ся на добробуті мас, які самі в себе не були головною цілею урядового старання. Останне сходило переважно на зміцненне армії і фльоти, потрібних для підтримування національної незалежпости, і до підпирання промислу і торговлі, які збогачували скарб, але се підпиранне сполучене було в найдрібязковійшою реглементацією фабрик і заводів, яка при тому мала на увазі не інтереси робітничої верстви, а знов таки те, що вважало ся ва інтереси національної продукції, найголовнійше-ж — самого скарбу. Навпаки, про сільську господарку не дбано, як слід, і тому вона була в упаді.

При такому ладови абсолютизм дійшов до краю, бо після гаяв Людовика XIV і сучасників, які потакували йому, йти далі було нікудв. Особа короля ставала осередком національного життя, а все се житте — тільки підніжком королівської слави. Король вславляв себе переможними війнами та розширеннем державної території, блиском та пихою двора, які вимагали величезних коштів, і шдпираннем штуки, літератури і науки, які самі мусіли служити лишень окрасою для престола. Там де, як напр. у Прусії, краще роауміли обовязки монарха, як слуги держави, і лад в управі був вращий, а через се Прусія стала навіть зразком для наслідовання богатьом реформаторам XVIII в., хоча й тут властиво лишили са непорушеними основні риси старого ладу.

При всім розвиткови — і навіть багато де в чому односторонному розвиткови — державної основи, в політичному життю Західної Европи XVIII ст. було ще чимало феодальних рис, і особливо се можна сказати про Німеччину, яка була федерацією півчетверти сотень більших, середніх і дрібних феодалів (з вільними містами), не числячи ще півтора тисячі майже суверенних державних лицарів.

4. В старому ладі майже цілком ненарушений зостав си арпстократичний устрій суспільства так, як він склав ся при кінці середніх віків. Феодальне дворянство, а а ним і вище духовенство в католицьких землях були головні, навіть майже єдині стани земельних властителів, бо інші стани або просто на підставі закону були позбавлені (як у Польщі) права мати землю, або фактично не могли нею володіти, або, нарешті, користали (як напр. у Франції) лишень із форм умовної феодальної власности в залежности від духовенства і дворянства, платичи їм за се чинші і цло і підлягаючи усяким обмеженням у свойому праві вільного орудовання (тоді як в Англії напр. уже цілком зникли такі аграрні відносини в половин XVII в.). Велика земельна васність була сполучена ще з істнованнем кріпацького стану, в якому пробувала селянська маса цілих більших держав (Німеччина з Австрією і Прусією, Данті і Польщі та інш.) або деяка частина селянства (як у Франції); при тім цікаве, що в остан-вьому разі кріпацтво найкраще задержувало ся в церковних мастностях. Дворянство і духовенство, яке користало ще з десятини, мали з своїх земель, феодальних прав і кріцацтва великі доходи, які навіть ще довільно побільшували самі, примушуючи, приміром, селян робити паншину шість день на тиждень. Там, де вже зароджувала ся більша господарка, — користаючи з своїх прав або просто безкарности, стан земельних властителів позбавляв селян землі, через що почав розвивати ся сільський пролетаріят. У Франції сільська людність гостро поділяла ся на laboureurs (самостійних хазяїв, се в власників і дрібних арендаторів, найбільш половинників) і manoeuvres (наймитів), а в Англії при кінці XVIII в. і все селянство було вже майже без землі. Останнього явища ми майже не бачимо в землях із кріпацьким правом, де вадержав ся, хоч і не свобідний, звязок хлібороба в тою вемлею, яку він обробляв. Весь тягар державних податків лежав, крім того, на сільській масі, і нарешті, держава полишала в руках панів маєткову полуцію і судівництво навіть

що до особисто вільних селян. Панованне дворянства над сільською людністю і кріпацька залежність останньої від першого лишень доповнювала загальну систему пановання, покладену в основу державного і громадського життя з цілковитим запереченнем прав особи величезній більшости людности.

Між аристократією і сільською масою була уміщена міська людність. Не маючи привілеїв духовенства і дв рянства, вона не була разом із тим і така безправна, як селянство. Разом із аристократичними клясами вона брала участь у станово-репрезентаційних (державних і краєвих) соймах, де вони, розумість ся, задержали ся. Впщу верству міської людности складали промисловоторговельна буржуван і люде ліберальних вільних професій, включаючи і урядників (бо державна служба сама собою на Заходу не давала прав дворянства). Буржуавія вспіла зробити ся вначною економічною силою, завдяки розвоєви промислу і торговлі, відкупів і скарбових доставок, і почала вже скуповувати, де се дозволяв закон, дворянські землі, брати на відкуп феодальні права, арендувати великі маєтности, займати ся великою господарною. В Голяндії і в Англії, де буржуазія відгравала вже ролю в генеральних станах і в парляменті, вона вористала з свого становища в державі, щоб направляти його політику шляхом спеціяльних інтересів промислу і торговлі, що стало навіть програмою політичної партії вігів у Англії. І у Франції, де стремління буржуваї були суперечні з становими привілеями духовенства і дворянства, меркантил'єтичний напрям економічної політики, яка жертвувала на користь промислових і купецьких інтересів інтереси сільської господарки і на користь выгоди підприємців права робітничої верстви, значно сприяв збогаченню буржувзії. Із сеї-ж таки верстви суспільства

переважно виходили люде л'беральних станів, учені, письменники, професори, учител', л'карі, аптикарі, судд', адвокати, ногарі, урядники і т. і., які складають головно інтел'ігенцію краю. — Що до цехового життя, то воно, як ми по переду бачили, руйнувало ся зовн' і розкладало ся з середини, і при тім новочасна держава і до того причинила ся, заохочуючи більшу продукцію, утворюючи в середин'ї цехів привілеї і продаючи за гроші титул майстра.

 Про особисту і громадську свободу за старого ладу нам не доведеть ся довго розводити. Кріпацтво заперечувало найзвичайнуйші особи, а становість усього соціяльного ладу ставила права особи в залежність від походження. Уст свот права людина набувала від станової організації і від держави. Міщанин міг стати дворянином, але не по праву (напр. не через заслугу), а виключно з ласки короля. Останий міг дати ремісникови титул майстра без іспиту і навіть такому, що не знає зовсім даного ремества. Авторського права у Франції не було: письменник міг користати в обовязкового права власности на свій твір лишень силою королівського привілею. Особа не була нічим забезпечена від адмін'єтративної самоволі, і тільки в Англії habeas-corpusаст кінця XVII в. в повыї здійснив принцип особистої нетикальности, проголошеної ще великою хартією XIII в. Форми судівництва так само не давали особі забезцеки, і обвинуваченого трактовано як і злочинця, не признаючи останньому жадних прав: довільні арешти, нелюдські муки, усякі кари на смерть були найзвичайнуйшими способами карного права. В справах релігії бачимо таке саме: чужовірне богослуженне заборонено, а в католицьких землях не дозволено і самого чужовірства; в самій Франції після скасования нантського едикту закон не узнавав офіціяльного

7

істновання протестантів; Ух позбавляли горожанських і політичних прав, а чужовірне духовенство підпадало переслідованням. Сьвітські і духовні власти (у Франції парляменти і Сорбонна) пильно стежили за тим, щоб думка не переходила за офіціяльно положені межі і преса (яка почала уже увільняти ся в Англії) була сильно утискувана найріжнородн'йшими формами цензури, яка господарила ц'яльом довільно, бо і в сій сфері не було сталву законів і ясно означених правил.

## IX. Характеристика просывіти XVIII в.

- Походження просъвіти XVIII в. 2. Її культурні ідеї. —
   Відносини фільософії XVIII в. до народа. 4. Суть політичних, соціяльних і економічних наук XVIII в.
- 1. В попередньому історичному руху XIV— XVI вв., затриманому, але рішучо не зупиненому реакцією XVII в., сильні були принципи індиві-дуальної свободи і суспільної рівности. Гуман'єти були оборонцями умової свободи і противниками спадщинних привілеїв, а стремлінне до свободи і рівности в часи реформації повело навіть до крайнух домагань, що виявило ся в деяких формах сектантства. Державний і суспільний лад XVIII в. був цілковитим переченнем сих принципів, а через те неминучо мусіли підпасти під критику з їх погляду підчас нового пробудження особистого самопізнання. Останне проявилось найдужче в середньому стані, в тому самому середньому стані, в якого ранійше вийшла і більшість гуманістів. Се впрочім і зрозуміло. Середній стан не тільки сам не користав із найважнійших соціяльних привілеїв, але відчував тягар тих, які належали духовенству і дворянству, а черев те, певно, мав інтерес вести акцію як проти самих привілеїв, так і проти державної системи, яка їх підтримувала. Складаючи ся, далій, із заможніх людей з буржуазії і ліберальних заводів, середній

стан мав капітали, фахове і наукове знавнє, загальні ідеї, духові стремління і не міг задовольнити ся ні в свого пригнобленого становища в суспільстві, ні в тої надвірно-аристократичної культури, якої найвищим витвором був француський клясицизм "віка Людовика XIV". Саме тоді, коли в народиїх масах усі вищі інстинкти чоловіка були пригноблені безкрайною бідністю і безпросьвітною темнотою, інтелігентні і буржувані "полупанки", до яких прилучало ся також дрібне дворянство, низче духовенство і другорядиі урядники, маючи деякий добробут або, не зазнаючи бодай нужди і маючи більшу чи меньшу осьвіту, складали в себе клясу, яка не відділяла гостро своїх інтересів від інтересів народу, о скільки сей останній терпів від пануючого тоді ладу. Ранійш усього відбула ся еманципація інтелітентної буржуваї в Англії, і які б ні були її соціяльні стремління на економічному полі, в культурній і політичній сфері вона виявляє ліберальні стремління. Тут на переломі XVII—XVIII вв. розвило ся умове житте, яке сильно вплинуло в XVIII в. на Францію, де вже при кінці XVII ст. починалась опозиція проти системи Людовика XIV. а ся опозиція відбила ся на розвоєви заграничної француської літератури протестуючого характеру. Нові ідеї прийнято у Франції з великим співчуттем суспільством, в якому дворянство починало все більш і більш давати місце "полупанкам", і сї ідеї скоро опанували інтелігенцію, яка виставила ціле військо літературних борців за права чоловіва. Француська література тоді набула значінне великої міжнародньої культурної сили, звернувши на себе увагу осьвічених людей усіх европейських націй без ріжниці стану, починаючи з наймогутнійших монархів і кінчаючи осьвіченими людьми найскромнійшого стану. Тимчасом як Француська фільософія, борячи ся за права чоло-

віка, не забувала, що кожний чоловік є разом і горожанином, поруч із нею розвивала ся і німецька просьвітна література XVIII в., яка не маючи соціяльно-політичного характеру француської, так само була проповідю людськости і прав особи на свободу. Впрочім, і на німецьку літературу француська мала великий вилив, але який він великий на був із свого боку, вплив англійської на ті обидві (особливо на француську), духові стремління, що виявляли ся в сих трьох літературах і в космополітичному розповсюдненню Француських ідей, були наслідком розвитку особистого і громадського самопізнання, не вважаючи на всі здержування та перепони, які стрічало воно із самого початку католицької реакції. Лутературний вплив одног нації на другу лишень підпомогав сьому духовому процесови, в якому знову з'явили ся перервані реакцією гуманістичні та реформаційні рухи.

Просьвіта XVIII ст. справді по свойому просьвітному характеру була ніби продовженнем гуманузму, що ослаб і навіть майже зник у часи релігійної реформації і реакції, але продовженням уже відмінним і скомплікованим. Від епохи відроджения все ще лишали ся традиції скептичного раціоналізму і виучування клясичної літератури, як головного просывітного засобу, але лишень XVIII вік був епохою, коли Західна Европа здобула вже свою самостійну фільософію, яка обнімала між іншим і питання права, і дуже вже розвинуті науки природні, які приносили з собою можливість нового сьвітогляду. Сьвітський умовий розвиток наукового характеру не переривав ся на Заході Европи від самого зародку гуманізму: в часи богословських суперечок, розладу зза питань про віру і релігійних війн він тільки зачинив ся в кабінетах учених, щоби згодом вийти на ширше історичне поле і знову опанувати суспільну

увату і настрій, знову і в сім разі боронячи права особи, але вже з новими засобами артументації, які стали можливі завдяки новому фільософічному і науковому розвоєви, з більшою моральною силою і переконаннем, і нарешті з більшим суспільним змістом, ніж у добу відродження. Останні свої дві привмети "просьвіта" XVIII в. завдячувала успіхам моральної і соціяльної сьвідомости особи, між іншим під впливом реформації XVI в., яка сама була викликана моральним протестом сумління і сприяла розвоєви принципів релітійної і політичної свободи. В історії англійської релігійно-фільософічної літератури з другої половини XVII в. і початку XVIII ст. навіть просто можна бачити, як із культурного і політичного/руху з релігійним (протестантським та сектантським) забарвленнем виростала просьвітна XVIII B., фільософія що давала природнораціоналістичну основу моральним і політичним питанням реформаційної епохи. Звязок просьвіти XVIII в. з реформацією видно з того, що просьвіта перейняла ся і боронила принципи релітійної і політичної свободи, і що англійський деізм якого репрезентанти бачили в собі довершителів релігійної реформації, і який справді повстав на основі індивідуалістичного сектантства, — став головним релігійним сьвітоглядом фільософів XVIII ст., коли не числити пізнійшого, меньш розповсюдненого і не так впливового матеріялізму.

Отож се все і дає нам право бачити в "просьвіті" XVIII в. sui generis синтезу культурних основ гуманізму і реформації на грунті віджившого зросту особи.

2. Назва "просьвіта" (Aufklärung, siècle des lumières) добре характеризує загальный дух цїлого сього культурного руху. Він побачив у темноті, в забобонах і в пересудах головну причину

людських элиднів і суспільного лиха, а в осьвіті, в фільософічній і науковій діяльности, у свободі думки — головний засіб культурного і соціяльного поступу. Сама ідея поступу вперше поставлена була на історично-фільософічний грунт у XVIII ст., надавши разом із тим вищу ціль усім державним реформам, соціяльним вмінам і умовим здобут-кам, ціль загально-людеьку і всесьвітно історичну. А як головиими ворогами умового розвитку і духової свободи було реакційне католицьке духовенство, то на католециям і зроблений був головний напад із боку фільософів XVIII ст.; при тім виходили вони вже з інших принцепів, реформатори XVI ст., що свого часу теж кидали громи на римську церкву, і протиставляли природну віру<sup>в</sup> — деізм. З погляду нового напряму держава мусіла була зірвати свій союз із клиром, який постійно ворогував із сьвітською властю і навпаки, навизати союз із фільософами. щоби спільно працювати над загальним благом, се 6: і сама держава повинна була стати просьвітною. Такого погляду був Вольтер, сторонник абсолютизму, злагодженого осьвітою і терпимі стю. Віротерпимість справді була одним із основних домагань, поставлених просьвітою XVIII в. перед державою, але окрім того держава і в загалі повинна була дати духову свободу своїм підданим, свободу думки, свободу слова, свободу печати. Всі су домагання особистої еманципації містять ся в тому індивідуалістичному принципі, який лежав у основі гуманізму, але тілько фільософія XVIII в. поробила з нього усі висновки, вапозичивши принципіяльну оборону поодиноких прав особи і з чільного протестантизму. Вст сї права (із свободою печати, яку боронено в "Ареопатітиці" Мільтона) були проголошені вже англійською реформацією XVII віку. Релігійна свобода була власне першим родом індивідуальної свободи,

на який політична фільософія чільного протестант-ства ранійш усього узнала за собою натуральне, природжене право, якого їй ніхто не може відбирати.

Ідея природного права особи, права, удїленого їй самим Богом або наданого їй природою, — права, належного та із походження незалежного від суспільного її становища, віри або національности, — права, якого їй не можна відібрати, і яке має бути, для кого-б ні було, нетикальне, ідея такого права і стала одною з великих культурних ідей XVIII в. В ній, але вже на основі натуральної фільософії, виявив ся той ідеал євангельської свободи, на який покликали ся в середні віки і в часи реформації. Коли індепенденти доводили право особи на релігійну свободу тим, що Христос, визволивши рід людський. став единим паном над сумліннем людей, то фільософія XVIII ст. підклоняла і в загалу усе житте особи під единий натуральний закон, сотворений самим Богом і вкладений у нашу сьвідомість. Перший письменник, що сформулував ідею абсолютної особистої волі на основі природного права, був Льок, батько усеї просьвітної фільософії XVIII в., який сам виріс під впливом релігійного і політичного руху у своїй вітчині, Англії другої половини XVII столітти.

Ідея природного, яке істнує з природи річей, а не через людські установи, була дуже попу-лярна в XVIII в.: тоді вірили в "природну релігію", брали за основу "природне право", шукали "природного ладу" громадського життя, тоді Руссо протиставив горожанському станови свій "стан природи", тоді виникла ціла школа економістів, яка дала своїй науці назву природовладства або фізіократії. Гадали при тім, що природне і розумне — та сама річ, що одна абстрактна д'яльність розуму може все розвязати теоретично

і практично, і в сьому раціоналізмі, який здавало ся, відвидав усе, що треба приймати на віру, містила ся про те віра в силу самого розуму, в його творчі здібности, коли тільки він буде пристосовувати ся до "природного закону" (не в розумінню термінольогії сучасного природознавства) в безконечний поступ, довершуваний розумом. В сьому захваті була сильна сторона — віра, переконанне, моральна міць, але була сторона і слабка. Раціоналісти XVIII ст. нехтували науковеми методами, що опирались на досьвіді і спостереженню, коли підходили до розвязання громадських питань, та й науково обробленого матеріялу було мало до їх розпорядимости, а через те усякі соціяльні та пол'тичні питання почали розвязувати метафівично, що потягло за собою багато помилок. Впрочім хибні висновки і неправдиві способи думання не слуд брати за вислуд самих принципів, в яких виявляли ся найвищі стремління людського духа до особистого і громадського удоско-налення. Нарешті, в тій таки фільософії XVIII ст. був напрям, в якому громадські стремління сполучили ся з науковим духом, — власне, напрям Дідро, — і був письменник (Монтеска), який уже прикладав історичний метод до студіовання політичних проблемів. Сам із себе раціоналізм був антністоричний, і се сильно відбило ся як на його загальнім розумінню суспільства і держави, так і на його прибільшеному розумінню ролі особи в історії.

Наука повинна мати велике значіннє в життю, а в науці — досьвід і спостереженнє: тому то для громадського розвитку особливо важне істнованне наукового історичного знання. Майже усі свої успіхи сучасна історіографія і історичний метод у науках політичних, правничих і економічних завдячують XIX вікови, а в XVIII ст. положено було тілько початок сьому науковому розвоєви, тим більш, що тодішні уряди часто пе-

решкаджали заняттям найважнійшими з суспільного погляду історичними питаниями. Раціоналустичний метод у політиці був антиісторичний, і ту державу, яку абстрактно будовала політична фільософія XVIII ст., часто було неможливо здійснити, але ніщо так не руйнувало поглядів, на яких полягав старий лад, як власне раціоналустичне розумінне держави. Одначе се була зброя обосічна, бо на фільософії природного права засновували не тільки індивідуалістичну свободу, але і всевладність держави, як се ми бачимо вже в політичній фільософії Гоббза, що відмавляв особі всяких прав і узнавав державі навіть право розвязувати питанне про те, що добре і що зле в моральному розумінню, або про віру, у якій повинні бути її піддані.

Політична теорія, що панувала ще з половини XVII ст., поясняла походженне держави через сьвідому умову, яку ніби то укладають між собою люде, заводячи над собою зверхню власть. Уся річ була в тім, якими правами поступають ся при тому люде і кому поручають вони власть над собою. Коли Льок до неможливости обмежував власть держави і удержував її за народом, то Гобз, який виходив із тої-ж теорії договірного походження держави, навпаки, до краю обмежував права підданих і навчав про перенесенне усеї верховної власти на державу. Таким чином абсолютні права держави виводжено з того-ж таки природного права", яке було основою і для осо бистої свободи. Але ва чию-б користь сього права не пояснювано, воно, як право, основане на розумній натурі річей, протиставляло ся праву традиційному і в сьому розумінню було наукою, яка руйнувала заведені історично привілеї станів тим більш, що по природному праву держава повинна була служити на добро усїм, а не декому тільки. Коли перед природним правом

держави на абсолютну власть по науці Гоббза, відновленій у сто літ опісля Жан-Жаком Руссо, повинна була цілком схилити ся поодинока особа, то перед тим самим правом і перед загальним добром мусіли зникнути і всі місцеві осібности. З абстрактної ідеї держави виводжено домаганне найкрайн'й шої централ'ізації, і коли у Франції в часн революції замість старих провінцій із їх історичними споминами, запроваджувано новий адмін'єтративний под'їл держави, то в основу його були покладені абстрактно-математичні принцици теометричної рівности територіяльних поділів і аритметичної рівности їх людности. О скільки історичне право було противне інтересови особистого розвою, така ідея держави не була ворожою індивідуальним правам, але в інших випадках було і навпаки, бо централізація часом стреміла (в Австрії за Йосифа II) знищити і життєві сили національностей не тільки в їх історичними правами, але й в їх сталим стремліннем до духового самоозначення.

Фільософія природного права руйнувала в принципі усе, що склало ся історично. У всякім разі перед чоловіком вона ставила ідеал, до якого він повинен був стреміти, і той загальний для XVIII ст. погляд, що культурні і соціяльні форми є ніби то лишень витвором сьвідомої творчости людської особи, додавав прихильникам нової фільософії певности, що розумна діяльність чоловіка (напр. могутнього правителя) може від разу перетворити усе життє на основах розуму. XIX вік із своєю наукою про органічний розвій культурних і соціяльних форм відмінив таке побільшене поняттє про особисті сили в історії, але останнє зробило своє діло, надавши деякої сьміливости людям XVIII ст. і зродивши в них рожеві надії на кращу будучність, яка повинна була здійснити ідеї правди і справедливости. Се

була немов би релігія — з огляду на свій вплив на уми. У сполуці з раціоналізмом і зі стремлінным до "природности" самі релігійні погляди набірали в XVIII ст. осібного характеру, який найкраще виявив ся в деізмі з його усякими відтінками, розумовим у Вольтера і сантиментальним у Руссо.

3. Фільософія особистого права з тим моральним і соціяльним відтінком, який надавали їй популярні у XVIII ст. ідеї людськости і народнього добра, відріжняла ся від гуманістичного індивідуалізму тим, що пройнята була альтруїзмом і мала громадський характер. Ніколи до того часу література виших кляс суспільства не була така демократична через свої симпатії до народу, як власне література XVIII ст. Правда, розглядаючи її подрібно, ми доглянемо в вій чимало десонансів, віднайдемо у поодиноких авторів дуже лихе знаннє народнього життя і народніх потреб, але в загалі се не може заваджати "фільософії" XVIII ст. іменувати ся гуманною, філянтропійною, альтруїстичною в відносинах до народа і разом із тим бути узнаною за таку, що ставить досить правдиво питанне про те, як повинен відносити ся до народу уряд і інтелітенція. Вважаючи на перевагу сільської людности над міською, на істнованне ще кріпацтва і феодального здирства з землу, на страшенну бідність селянської маси, на дорожнечу хліба і лихий стан хліборобства, в одного боку, а в другого — на не вповыї довершений або виявлений процес народжения міського пролетаріяту, головне соціяльне питание, що вимагало практичного розвязання у XVIII ст., було селянське. Як би недокладним із сучасного погляду ні ставили се питанне в публіцистиці тої епохи, коли ми маємо позад себе віновий досьвід, і наші суспільні ідеї пішли значно наперед у порівнанню з ідеями

XVIII ст., не слід забувати, що се питанне поставлене було власне тільки тод'ї вперше, і ще більш ми зрозуміємо значінне ідей XVIII в. в сьому питанню, коли порівнаємо їх із тим, що доводнли ран'йше.

Невільнича залежність кріпаків-селян тільки істнувала, як факт, який узнавали державні закони, але його виправдувано і теоретично. До XVIII ст. протести проти кріпацтва були явищем виїмковим, і в сім напрямі ні гуманізм, ні протестантизм, ні раціоналістичне сектантство не звертали більшої уваги на становище народньої маси. Тома Мор у своїй "Утопії" просто навіть припускає істнованне невільництва, а польські антитринітарії покликали ся на Старий Завіт, щоб виправдати свої стремління до володіння над рабами. Тільки демократичне сектантство і анальотічні йому рухн (селянська війна в Німеччині) гостро вказували на незгідність невільництва із євангельською свободою. Правнича і політична наука нових часів почала розвивати ся під сильним впливом ідей римського права, і коли француські легісти XIII ст. толкували на користь особистої вол'ї селян уст непевні випадки кріпацтва, покликаючи ся при тому на природне право, ідею римського походжения, то пізнійш у Німеччині було навпаки. Правники XV ст. просто пояснювали уст непевні випадки і просто лишень лежні відносини у справжньому розумінню римського невільництва і сим чимало сприяли поверненню у кріпацтво сїльської маси. Польська шляхта, що йменувала себе народом, а свою державу — републикою, порівнювала себе з Римлянами і на їх прикладі доводила законність кріпацької залежности селян. Навіть наукове правовнавство боронило кріпацтво, виводячи його природного права, як се в XVII ст. зробив Пуффендорф, який говорив, що невільництво за-

сноване на договорі слабшого з сильніщим із умовою, щоб першей працював на другого, а сей останній годував першого. Але се не був єдиний і виєм-ковий випадов. З сього боку і знавці феодального права (февдисти) намагали ся історично довестн законність чи споконвічність дворянських прав над селянами. Між іншим, правиччі такі толковання аграрних відносин між дідичами і селянами сприяли тому, що селянська маса позбувала ся вемлі, де лишень се бувало. В XVIII ст., навпаки, стали відзивати ся голоси на користь волі селянам і конечности скасувати феодальні права, се в увільнити земельну власність від чиншів, пла і всяких утисків. Тільки в питанню про способи увільнення з кріпацтва сільського люду думки письменників XVIII в. вагали ся, і вони не порішували сього питання в розумінню абсолютного права держави від разу увільнити устх кріпаків без жадного грошевого викупу їх з неволі, хоч і така ідея була теж висловлена в публіцистиці XVIII ст., і тільки скасованне повемельних феодальних прав пропоновано було перевести через BUKVII.

В напрямі, прихильному до волі особи і землі, висловлювала ся в XVIII століттю і економічна школа фізіократів, яка висовувала на
перший плян інтереси сільської господарки, але
з боку економічного ся школа обстоювала за
велику, фермерську управу землі (на зразок
англійської) найнятими робітниками, вважаючи її
з агрономічного боку кориснійшою, ніж дрібна
господарка селян-властників і половинщиків. Фізіократія в сім напрямі не була наукою прихильною до економічної самостійности хліборобської кляси, але вона за се й підлягала критиці,
що вказувала на потребу числити ся з інтересами
люду. Впрочім, коли згодом із економічних інтересів робітничої маси виводили домагання що до

вреформования господарського побуту суспільства на основі рівности, то в XVIII ст. усї такі пропозиції виходили найбільше з моральних, а не економічних поглядів, коли напр. усе суспільне лихо — вбачали в егоїзмови, а головне жередо останнього — в користолюбности, і відси робили теоретичний висновок не на користь приватної власности (Маблї).

Треба, впрочім, додати, що злиденний стан, до якого дійшов народ через лихі умови життя, в загалі сильно клопотав уми, і тому з усіх боків ставлено і розвязувано питаннє про усунення лихого ставу, а обовязок зробити се покладувано теоретично на державу або суспільство. У всякім разі вперше суспільна фільософія звернула більшу увагу на матеріяльний побут народу в XVIII ст.: в сій справі важний був уже хоч і початок.

4. На характер суспільної фільософії в тії чи інші часи завсе має вплив пануючий погляд на чоловіка: чим вище поставлено в пізнанню вдачу людську, тим більша воля вважаєть ся за конечну в суспільстві. Середньовіковий католициам виходив із самого тільки поняття про гріховність людської вдачі і тому вважав потрібним держати людську особу в опіці. Абсолютистичні політичні теорії Макіявеллі і Гоббав мали за вихідну точку надто песиміствчний погляд на моральні прикмети чоловіка і рівно вважали за потрібне постійно здержувати його пристрасти і порови. Сама держава, в сього погляду, повинна була лишень піддержувати внутрішній лад (певно, обороняючи ся і зо вну), і не могло бути й мови про те, щоб вона стала ще й органом людського удосконалення. Такого погляду, одначе, власне і був XVIII вік із своїм оптимістичним відношеннем до людськости. І ранійш кожного разу, коли людську природу трактовано, ак щось досконале або здатие до самоудосконаления, в імя

ті вищих змагань вимагало ся і більшої волі особи: так було і в XVIII століттю.

Духова свобода і матеріяльний добробут чоловіка були найбільш розповсюдненим домагэннем, котре, як уявляли собі, найзручнійше і найбільш можливо зд'йснити за помічю абсолютної державної власти. Такий був погляд просьвітного абсолютизму, і його тримали ся деякі фільософи в Вольтером на чолі і фізіократи (останні вчили про "легальний деспотизм", про "економічну мо-нархію"); з сього погляду, який теоретично роз-вивав і Фридрих II, абсолютизм уважано за позбавлений католицького і феодального забарвлення, і чисто становий характер колишніх державних соймів був навіть причиною недовіря до обмеження абсолютної власти. З більших письменників один лишень Монтеске був прихильником старої станової монархії, але й у нього вона більш мала виглядати на англійську конституцію, якої теоретиком, як відомо, він був у свойому "дусі законів". Найчастійше ідея монархії набірала демократичного характеру, чи то було в теорії про-сьвітного абсолютизму, чи в теорії д'Аржансона про королівську демократію, чи в републикан-ських науках Руссо і Маблі, що припускали королівську власть у розумінню вищої (виборчої чи спадщинної) матістратури в демократичній державі.

В фільософії XVIII ст. в загалі було сильне стремлінне до суспільної рівности в напрямі зрівнання прав між усіма горожанами держави: вилодячи в ідеї природного права, ся фільософія не могла бути прихильною до спадщинних привілеїв, які мали за себе право історичне (за него, навпаки, стояв Монтеске). Не вгоджуючи ся між собою в питаннях політичних, і репревентанти просьвітного абсолютизму, і економісти-фізіократи, і прихильники ідеї народовладства були в соці-

яльного боку оборонцями не патріціяту, а плебсу. В останнім разі дуже цікаве те, що теоретики народньої зверхности, які писали в XVI—XVII вв., під народом, якому вони віддавали в принципі державну власть, розуміли лишень вищі кляси. виключаючи з народа "чернь"; справжніми-ж попередниками француських політичних письменників того таки напряму були англійські левеллери. у яких ідея народовладства була вже чисто демократична. На гадку фізіократів, які не віддавали народови зверхньої власти, суспільство на взір англійського — повинно бути поділене не на стани, а на економічні вляси, як його і поділив у свойому "багацтві народів" батько найновійшої політичної економії, Адам Сміт. Серед енцикльопедистів, нарешті, уже висловлюванодумку, що законодавство повинно стреміти до найбільшої користи найбільшої кількости осіб.

Того самого часу, яв ідея просывітного абсолютизму була покладена в основу державної діяльности багатьох урядів із другої половини століття, у Франції почав брати перевагу погляд на права, з яких користала династія Бурбонів, як на узурпацію історичних прав, що належали до станів і корпорацій (погляд Монтеске), або природного права, яке належить народови (погляд Руссо, Маблі, енцикльопедистів), через що королівську власть почали навіть розуміти виключно як виконавчий орган, як би поодинокі письмен-ники ні виставляли її відносно до законодатного права станів чи народу і як би ні дивили ся на спосіб прояву нацією своєї власти, се є чи через репрезентацію (Монтеске, Маблі, Дідро), чи безпосередно, як то було в античних демократіях, і як того бажав у XVIII ст. Руссо. У француській політичній літературі XVIII ст. ми подибуємо теоретичне угрунтованне усявих урядових форм, протилежний державному тодішньому ладови, будь то стара

станова монархія (Монтеске), будь англійська конституція (теж Монтеске), будь конституція шведська (Маблі) і польська (Руссо), чи нарешті, античні републики (знов Руссо), і загальною ідеєю, що об'єднувала усі сі теорії, була участь самого суспільства в державному життю. При тому конечно треба розріжняти політичні теорії, в яких запоруки індивідуальної волі висунуті були на перший плян і "воля народня не була змішана з властю народною" (Монтеске), і такі, які були засновані власне на сьому вмішанню і цілком дарували волю особи (Руссо), що згодом набрало важного політичного значіння.

Індивідуальну волю боронено, між іншим, і в сфері економічній, яка підлягала при меркан-тілістичній політиці найдрібнійшій регляментації. Фізіократія була реакцією проти меркантилізму і проповідю волі промислу і торговлі. Мало ся на гадці, що всяке втручуванне держави в економічне життє нарушає єдино вигідний природний лад" суспільства, що вільна конкуренція приватних інтересів сама запровадить гармонію громадських інтересів, що кожен краще подбає про свое власне добро, і що особиста ін'ціятива, особиста воля, особистий труд повинні бути увільнені від усяких непотрібних і шкідливих утисків. В фізіократичній проповіди було багато правдивого, о скільки ся наука зазначувала негативні сторони попередньої економічної політики, але досьвід XIX століття не справдив позитивної сторони фізіократії і Адама Сміта, який у сім питанню був одного погляду з нею, і XIX стол'яттю довело ся сильно переробити політичну економію, зрекши ся теорії природної гармон'ї усїх інте-ресів у суспільстві. У всякім разі фізіократія із своїм індивідуал'єтичним принципом перевисшала меркантилізм, який зрештою мав на увазі лишень самі фіскальні інтереси; тільки міра економічної

волі повинна регулювати ся громадським інтересом, щоб воля і інтерес одних не шкодили волі і інтересови інших. Оптимізмови XVIII ст. випало на долю чимало помиляти ся, але він викликав у суспільстві віру в кращу будуччину і стремлінне до роботи ради здійснення сеї будуччини, що було дуже важно після цинічного пессимізму культурної і соціяльної реакції, а що до пересад оптимізму, то вони були поправлені дальшим досьвідом, хоч як дорого діставав ся він новим поколінням.

## Х. Просьвітний абсолютизм і француська революція.

- Вплив просьвіти XVIII ст. на державу і суспільство. —
   Просьвітний абсолютизм. 3. Вплив англійської конституції і американської революції на континент. 4. Універсальне значіния француської революції 1789 р.
- 1. Умовий рух XVIII ст. не лишив ся у сфері самих ідей: він перейшов і в сферу фактів. На перегляді сього процесу з другої половини XVIII в. ми й закінчимо наш історичнофільософічний огляд західно европейського культурного і соціяльного розвою з кінця середніх віків до передодня XIX століття.

Фактичні відносини даної епохи в наслідком еволюції фактичних відносин епохи попередньої. Ся еволюція неможлива без людської діяльности, бо й самі фактичні відносини в суспільстві
не що інше, як постійні форми, яких набірає поступовавне поодиноких людей відносно до інших.
З другого бову, саме се поступованне припускає
хоч би мінімальну участь у поодиноких вчинках
розуміння людьми своїх стремлінь, прав і інтересів. Тому процес відміни фактичних відносин,
який природно складаєть ся, не може бути цілком
несьвідомим. Чим вищий особистий розвиток, тим
більше входить сьвідомість у життє, а на вищих
своїх щеблях сьвідомість неможлива без загальних ідей. Останні через се відграють важну ролю

в історії, що не виключає могутнього впливу і інтересів. Інтереси — самі собою, ідеї — самі собою, і між ними можливі найріжнороднійші взаємини, бо чужі одні другим вони не можуть бути; але як інтересів і ідей може бути велике множество, то й комбінації їх повинні бути найріжнороднійші. Практичні ідеї (моральні, соціяльні, політичні) усе виростають на основі яких-будь і чиїх-будь інтересів, і ідеї теоретичні дають санкцію відповіднім стремлінням. Часом абстрактна теоретична думка (як се лучало ся з ідебю природного права) пристосовуеть ся до того чи іншого інтересу, але буває й так, що іден сама, навпаки, впливає на інтерес, або доводячи його до сьвідомости і збільшуючи його акцію в культурносоціяльній історії, або, навпаки, підклоняючи його якому вищому інтересови (матеріяльний — духовому, егоїстичний — альтруїстичному, особистий, становий, клясовий — суспільному, національний, віроісповідний, державний — загально-людському). Інтерес вавсе потягає чоловіка більш до матеріяльного, егоістичного в особистому, становому, національному і т. і. розумінню, а ідея завсе містить у собі хоч маленьку частину вищої правди, і чим більш ідея панує в життю поодинокої особи і цілого народа, тим більш вона проникає історію людськости, і тим вищі культурносоціяльні форми творить ся історія. З сього погляду "фільософічному" XVIII столїттю належить велике значінне у всесьвітнуй історії, хоч би скільки ні було мильного в його ідеях: умовий розвиток поправляє власні свої помилки, виясняючи самі ідеї і перевіряючи їх життєвим досьвідом.

В XVI ст. ідеї реформації підклонили під себе багатьох володарів і цілі народи, і під їх впливом і з гори, від власти, і з ниву, від суспільства, почав ся історичний рух, який багато

де в чому змінив культурно-соціяльні форми західно-европейського історичного життя. Те саме лучило ся і в XVIII стол'їттю, коли нові ідеї проявили ся в діяльности урядів і в стремліннях народів: між епохою релітійної реформації, під прапором якої відбували ся також рухи пол'їтичні і соціяльні, і епохою суспільних і державних реформ, що почали ся в половині XVIII ст., є анальотія. В обох разах новими ідеями чимало кермують ся і володарі в своїх реформах, і всякі суспільні кляси у своїх домаганнях, і в обох таки разах рух із початку побідний, який правда зустрічає консервативну опозицію, викликає згодом реакцію, яка в другому десятиліттю XIX ст. ставить собі за ціль приверненнє "давнього ладу" зовсїм так, як католицька реакція в сорокових роках XVI в. поклала собі завданнє відродження колишньої могутности католицизму.

Просьвітна література XVIII в. мала справді чималий вплив на державу і на суспільство. Монархи чи правителі-мін'єтри з другої половини сього століття пройняли ся ідеями просьвітного абсолютизму, о скільки се вгоджувало ся з їх привичками, традиціями, стремліннями і інтересами, і почали пол'їтичну та соціяльну перебудову з гори тод'ї саме, коли ідея пол'їтичної свободи, — як стара, історична, станова, аристократична, так і нова, що виводила з природного права зверхні права нації в чисто демократичному розумінню сього слова, — ставала все більш і більш популярною перш за все у француському суспільстві XVIII ст. У вс'їх трьох напрямах: монархічному, аристократичному і демократичному ми зустрічаємо ся з деякими загальними основами, між якими принцип духової волі особи і принцип громадського добра мають найважнійше значінне. Фільософи XVIII в. мають серед володарів сеї епохи покровителів і прихильників,

наслідувателів і наступників, які читають їх твори, листують ся з ними, запитують у них поради, звіряють ся їм у своїх думках, здійснюють до відомого степеня — їх домагання і вносять Фільософічний елемент у законодавство; але ті-ж таки фільософи стають керманичами і громадської думки, і ними захоплюють ся не тільки середні вляси суспільства, але й аристократія, завсе готова одначе станути на шлях консервативної опозиції чи реакції, як тільки доходило до здійснення нової плебейської фільософії. Осьвічене суспільство усїх країн в Европі було хоч би й цілком поверхово, а часом і досить глибоко, зачеплене сим культурним рухом: фільософія XVIII в. виходила з меж національного буття, і те, що в ній було загально-людського, було зрозуміле для всїх народів, і до якої-б суспільної кляси ні належав чоловік, його — на відомому степені осьвіти — захоплювало в сій фільософії те, що відповідало в загалі запитам кожної розвинутої особи, як такої. Коли почала ся француська революція, що від самого початку свого набрала характеру привернення чоловікови його натуральних, відвічних, природжених прав, які не знають передавнення, філянтропи, патріоти, фільософи і поети усеї Европи повитали сю подію, як иову вірницю кращої будуччини для устеї людськости. Тільки панованне розгнузданої пристрасти, що йшло поруч із народніми повстаннями, тільки надсилля і злочини террора, тільки невдала проба від разу збудувати державу і суспільство на основах розуму, тільки революційні війни, які; нарешті, перейшли в війни першого цісарства, що повбавила народи їх незалежности, захитали віру в ідеї XVIII ст., вселили в осьвіченому суспільстві вневіру і виготовили в ньому реакцію проти попереднього захвату. Під впливом тих самих подій і королівська власть реставраційної епохи зрікаєть ся політики просьвітного абсолютизму, стаючи просто до оборони старого

ладу.

Епоха просьвітного абсолютизму обіймає собою час від вступу на престіл "короля фільософа" Фридриха II (1740) до початку француської революції (1789); се був час, коли королівська власть почала збувати ся виключно надвірноклерикальних впливів і рвати з дворянством і духовенством тісні звязки, запроваджені попереду на некористь іншем клясам суспільства, коли вона розпочинає реформи в загальному дусі ідей XVIII ст., узнаючи за свій обовязок здійснювати вагальне добро (як би неповно і односторонно ну розуміли його в поодинских випадках). За се півстоліттє царствують такі володарі і правлять такі мін'єтри, як Фридрих II у Прусії, Йосиф II в Австрії, Катерина II в Росії, Густав III у Швеції, Помбаль в Португалії, Тануччі в Неаполі, Аранда, Кампоманес і Олявідес в Еспанії, Струензе в Данії. До сих абсолютних монархів чи всевладних міністрів, прихильників "просьвіти", можна долучити ще цісареву Марію Тересу, яка ставила ся ворожо проти духу часу, але заводила реформи в Австрії, далі — польського короля Станислава Понятовського, який думав через розвиток осьвіти і реформи уратувати Польщу від загибелі, і нарешті міністра-фільософа у Франції, фізіократа Тюрго. Всі вони більш чи меньш були правителями по мисли фільософів XVIII ст., поки у Франції не почав ся більш радикальний рух Руссо і енцикльопедистів, що відкидали всякий абсолютизм тоду, як репрезентанти просьвітного абсолютизму в величезній більшости виявляли, навпаки, цілковиту недовіру до участи громадських сил в управі. Ся система панувала майже у всїх державах Европи, окрім перш за все, Голяндії і Англії, де попередній розвій здійснив

Н. Карсев.

майже усе, до чого стремів новий рух в інших краях; далї, крім Польщі, в якій королівська власть була безсильна, а панувала шляхта і клир, і крім Франції, нарешті, де через осібні історичні обставини сю систему не можна було прикласти, і де ті обставини підготовили рух, який пішов в низу і, між іншим, узяв напрям проти самого абсолютизму.

На історію просьвітного абсолютизму (та й на історію француської революції) треба до відомого степеня дивити ся, як на відновленне боротьби, яку держава ще в середи віки розпочала проти католицизму і феодалізму, але яка зупинила ся в часи загальної реакції в половини XVI до половини XVIII ст. Тільки тепер держава вже не задовольняла ся одною політичною сферою, як попереду, а почала ламати і культурносоціяльне значінне упривілейованих станів. З другого боку, на суй політиці дав ся знати і вплив нових ідей. Се була власне, перше, ідея абстрактної державности з усіма висновками з природного права держави в приложению до всього, що засновувало ся на праві історичному, і до поодинових осіб, о скільки здавало ся неможливим погодити їх змагання й інтереси із державною користю, а друге, ідея природних прав чоловіка в тих сферах життя, котрі держава вважала можливе дати особистій волі, яку обмежувало напр. кріпацтво або релігійна нетерпимість, тепер узнані некористними і для держави, і обидливими для природного права людини.

Повстанне просъвітного абсолютизму із протилежних основ старої державности, — яка абсолютно панувала над особою і усувала сили суспільства від участи у власних його справах, і із просъвіти, яка вимагала особистої і суспільної еманципації, і стремління політики, які виходять з ріжних принципів і інтересів, були причиною

мася суперечностий і неконсеквенцій у самій сій системі і в її приложению на ділі, але ті самі суперечности ми подибуємо і в історії Француської революції, особливо в часи пановання якобінців, які також були великі державники і разом із тим виступали під прапором фільософії XVIII в. При тім і репрезентанти просьвітного абсолютизму, і якобінці були так само спадкоємцями старої політичної системи через ту самоволю, на яку дозволяли собі в своїх учинках, через брак в їх дуяльности строгоў законности (яка все більше і більше виробляла ся в державному життю Англії, в сьвідомости, в правах і звичаях її людности), через їх неповагу до особистої свободи. Старі звичаї і традиції в тій чи іншій мірі усе проходять у нові напрями, які породжує історичне житте: так се було за часів реформації, так воно лучило ся і в XVIII ст. із просьвітним абсолютивном і з француською революцією. Тим більш се було можливо, що д'ячі просьвітного абсолютизму не все були щирі що до нових ідей, не кажучи вже про те, що не все вони й досить уміло заводили в життє сі ідеї, не маючи ні потрібного знання, ні потрібної витривалости, а тим часом покладаючи великі надії на себе і нехтувочи дійсну, непідроблену публичну думку.

Осібности окремих країв і особистих характерів володарів і міністрів надавали великої ріжнородности вагальній політиці просьвітного абсолютизму: неоднакове було у нього завданнє, приміром, в краях католицьких і протестантських. З другого боку, наприклад, Фридрих ІІ, сам фільософ і політичний письменник, з боку культурного більш скептик, з боку соціяльного — консерватор, з боку політичного реаліст і практик, і Йосиф ІІ, філянтроп, "революціонер на троні", ідеаліст і невдачник, теж були несхожі оден на одного, хоча обидва були великі деспоти, обидва

були під впливом ідей просьвіти і обидва є через те репрезентантами тої самої системи. Успіх і неуспіх їх починів залежав від їх цілей, завдань, способів і засобів, але скрізь їм випадало працювати в дуже відсталому товаристві, викликаючи проти себе більш або меньш сильну і разом, більш чи меньш успішну консервативну — аристократичну і клерикальну — опозицію, з якою їм приходило ся бороти звичайними способами, се є не правильною боротьбою між політичними сторонництвами, які не посягають на обопільні права і свободу (як се стало діяти ся в Англії), а самоволею, нарушеннем законних прав, неповагою до чужої свободи, — все такі явища, котрі бачимо і в француській революції, як частину сумної спадщини старого ладу.

Розглядаючи реформи просьвітного абсолютизму, не можемо не зазначити того загального факту, що в них все таки на першому пляні було зміцненне держави, як суспільства, що обстоює за себе в міжнародній боротьбі, а не загальне добро в розумінню більшого подвигнення і рівномірній шого розвладу народнього добробуту. В се-редині уся діяльність урядів направлена була на полупшенне адмінустрацій і фінансів. Але від адмін'є стративних і фінансових реформ, так само як і від реформ у сфері судівництва, школи, печати і т. і., які-б вони ні були недосконалі, маючи переважно значінне тільки добрих починів, все-таки виходили або добрі насл'ядки або їх спо-д'вання і для самих підданих, яких материяльний добробут і духовий розвиток почали уважати за навважнійшу державну справу; разом із тим почали вносити і більш гуманности в карне право. В католицьких землях ся політика йшла рука об руку з увільненнем держави і суспільства від тяжких наслідків релітівної реакції, яка панувала в них близько два віки, і вельми значучим є те.

що майже одночасно католицькі володарі Порту-галії, Франції, Еспанії, Неаполя і Парми виганя-ють із своїх країв езуїтів і домачають ся від папи знищення самого ордену, і се все в протазі яких чотирнацяти літ (1759—1773). Багато де в чому ватолицькі уряди сеї епохи стремлять, не выіня-ючи ні догми, ні культу, ні церковної організації, . досятти для себе і для сьвітського суспільства того, що протестантським краям дала реформація. Епоха просывітного абсолютизму в католицьких землях 6 добою давно небувалих боротьб держави в церквою, і ми бачимо туг, як обмежуєть ся власть папи, меньшає кількість духовенства і манастирів, касують ся привілеї клира, його інквізиційна власть і цензура внижов, севуляризуєть ся церковна власність, відбіраєть ся у духовенства виключне орудованне народньою осьвітою і т. і. Йосиф II в Австрії йшов ще далї, стремлячи повернути попів у державних урядників і навіть поробити вміни в самій католицькій перковній відправі, хоча се вже нарушало принцип релітійної свободи, який Йосиф II уважав за одну в найдорожших своїх ідей (ідея віротермимости знайшла ще прихильника в особі Фридриха II, явий дозволяв у Прусії кожному спасати ся "по свойому"). Але й француська революція своїми церковними заходами нарушала релігійну свободу, а за часів конвенту держава навіть декретувала нову віру.

В епоху просьвітного абсолютизму держава вперше починає обмежувати соціяльні привілеї феодальної аристократії, хоча серед просьвітних деспотів були з сього боку і великі консерватори (Фридрях II); одначе важнійт усього те, що й інтерес держави, яка одержувала головну масу податків із селян, і нові ідеї права і політики вперше примусили в XVIII ст. королівську власть діяльніще вмішати ся в ту сторону соціяльного

феодалізму, якою визначало си селянське житте. Тоді, як публіцистика ставила селянське питанне теоретично, державна власть брала ся до його практичного розвязання, і особливо сильний впливу сім разі мала на неї фізіократія. Впрочім, насл'ядки сеї діяльности держави до кінця епохи були дуже малі, і значно посунула справу на-

перед лишень француська революція.

Порівнюючи просьвітний абсолютизм XVIII ст. з абсолютизмом реакційним, який панував до самої половиви фільософічного віку, а у Франції до кінця останнього його десятиліття, ми мусимо узнати поступовий характер сього нового явища, скільки-б ні було в ньому самому рис, одержаних у спадщину від спохи реакції, які-6 суперечности в нім не лучались, які б малі ні були його почини в сфері поліншення народнього життя і громадської осьвіти. Важне й те, що самоволі не ставив на степінь принципу навіть такий деспот по вдачі, традиціях і становищу, аким був Фридрих II, бо він виголошував і по части здійснював у судовому принаймий ладови свойой держави основу законности. Ся основа була вже справду підвалиною внутрішніх відносин Англії і її заморських кольоній, що эробили ся в сі часи великою републикою Сполучених Держав.

3. Корол'яська власть у Франції ціле стол'яттє тримала ся й дал'я в загал'я старої реакційної політики надвірно-клерикального абсолютнаму. Тим часом жадна держава в такій мірі не зазнавала внутрішніх суперечностий, як Франція, і н'ягде не було такої глибокої безодн'я між громадською сьвідомістю і громадським ладом, як знову таки в сьому краю. Корол'яська власть, ступивши тут на шлях соціяльних реформ у дусі культурних ідей, була-б бе:перечно підтримана з боку інтел'ягенції і буржувазії, але Бурбони сього не зробили, і в половинії XVIII ст. громадський

рух почав набирати характеру вже ворожого королівському абсолютизмови. І старі, упривілєйовані стани, і ліберальна буржуван однаково почали бачити в сій власти узурпацію прав нації, і чим більше минало часу і разом із тим все меньш і меньш було надії на можливість реформи з гори, тим дужче француське суспільство проймало ся сьвідомістю конечности цілковитої політичної реформи. Перед очима Французів була англійська конституція; теорію її дав Монтеске в "дусі законів", а потім як її зразок, який треба наслідовати, показав ся перед ними образ американської нації, що засновала у себе вільну державу.

В трьох краях західно-европейської культури узяв гору в три неоднакові періоди нової історії політичний протестантизм і втілив ся в відповідні державні форми політичної свободи: перш за все се відбуло ся в Нідерляндах, які відлучили ся від еспанської монархії для утво-рення самостійної републики ще при кінці XVI століття; при кінці слідуючого століття та сама основа узяла гору і в державному життю Авілії, завдяки її другій революції; меньш ніж сто літ агодом, і англійські кольонії в Америці, кудп емігранти приняли вільні інституції батьківщини і розвинули їх далій на основах ідей чільного пуританізму XVII в., відпали від свойої метрополії, яка нарушила їх законні права, і утворили нову републику Сполучених Держав. В XVIII ст. для Французів Англія й Америка стали краями свободи, до якої вони почали стреміти й у себе дома. Ми вже бачили, як англійські фільософічні і політичні ідеї вплинули на француську літературу XVIII ст., але треба ще додати, що Французн того часу любили подорожувати в Англію і вславили її внутрішню свободу, а після американської війни за незалежність, в якій самі вони

брали участь, вони перенесли частину своїх політичних симпатій і на нову вільну націю за Атлянтийським Океаном.

З самого початку теоретичного відношення до англійської конституції, що має свій початок в XIII віці, ще в XV в. основу її добачали в принципі законности, а останню протиставляли принципови особистої самоволі, про яку вчили правнаки, зачерпнувши її з римського права. Ідею законности розвивали в XVI віці кальвіністичні письменники, ставлячи закон вище особистої волі правителя. Боротьба, яку англійський парлямент в XVII ст. провадив проти стремління Стюартів до абсолютної власти, теж сходила до боротьби ва законність проти самоволі. Друга англійська революція затвердила в державному життю краю сей принцип, і в XVIII в. Англія була вже зразвовим краем законности, в порівнанню з краями континенту. Теоретичний розвій державної ідеї на суходолі провадив до тої ідеї, що вористуванне з власти повинно завсе мати легальні форми, і між іншим, власне в сьому змислі просьвітний абсолютизм стремів, напр., дати судови незалежність від адміністрації, хоча нікому ще не приходило на думку піддати саму адмін'їстрацію контролі незалежного суду, як се вже було в Англії. Адмін'єтративні звичаї XVIII в. були цілковитим запереченнем законности, та вона в загалі була у зневазі за старого ладу. У Франції були ще судові інституції (парляменти), які стояли на сторожі законности, але се були самі інституції напів-феодального походження, які обороняли лишень консервативні інтереси і особливо пильно цереслідовали нові фільософічні ідеї. Про те на них дивили ся, як на едину запоруку законности і едине обмеженне самоволі. Хоча на ділі парляменти являли з себе спадщине урядництво, якого головні обовязки

були судівницькі, про те вони чинили опозицію урядови і здобули за се популярність. Власне кажучи, перший приклад опору проти корол'єської власти, який довів до революції, подали як-раз парляменти. В л'тературі ідея законности теж відгравала замітну ролю, і напр., самі фізіократи, прихильники абсолютизму, уявляли собі його не інакше, як у формах законности, при чім оден із нях прямо іменував його le despotisme légal. Але найбільш на політичні стремління

Французів впливав приклад Англії.

На межі XVII і XVIII ст. закінчив ся розвій англійської констатуції через політичні грамоти, з яких останніми були деклярація прав з 1689 р. і акт про наслідство престолу з 1701 р.: ними затверджувало ся в Англії панованне закону і відповідальність міністрів перед національною репрезентацією. Монтеске зобразив англійську констатуцію, як ідеал державного устрою, що найліпше забезпечує законну свободу, і хоча його політична будова і не вповні відповідала дійсним відносинам, єствуючим між англійськими державними властями, про те його теорія про се, що свобода горожанина найбільш забезпечуєть ся поділом властей законодатної, виконавчої і судової між трьома самостійними органами, стала ся sui generis політичною догмою.

Ще більше вражінне аробила на Французів американська революція. Кольоністи, що повстали проти метрополії, яка їх утискала, звернули ся до всього цивіл'їзованого сьвіта з урочистою деклярацією прав, основуючи свій відпад від Англії на популярних у той час ідеях фільософії природного права. Хоча принципи демократичного народовладства ще ранійш були здійснені в життю сих кольоністів, француському суспільству здавало ся, що Американції вперше виходять із невільничого стану, щоб стати вільним народом на

основі ідей Монтеске і Руссо, тим більш, що й справді на сі ідеї покликали ся конституції

поодинових американських держав.

4. Тим часом у Франції на початку королювання Людовика XVI з'явив ся мін'стер реформатор із фільософів XVIII ст., оден із замітних репрезентантів школи фізіократів, Тюрто, чоловік в інупіятивою і ширшими плянами. Здавало ся, і Франція повинва була стати на шлях просьвітного абсолютизму в тою, одначе, відміною від інших країв, що Тюрго гадав покликати до д'яльности і громадські сили у громадській і окружній самоуправі, переконавши ся про нездалість старої бюрократичної централізації. В загалі-ж він замислив багато такого, що здійснила лишень революція. Надвірно-клерикальна оповиція скинула міністра-реформатора, і старий лад вствував далу майже в незміненому стан'ї доти, поки самий уряд не був примушений ввернути ся за помічюдо устет нації з цтлю вивести державу в сумного становеща, до якого довело її довгочасне панованне реакції. Скликанне Людовиком XVI тенеральних станів в 1789 р. після майже двохвікової перерви було початком нової епохи в історії Франції, а з нею і усієї Західної Европи, бофранцуська революція, що почала ся в 1789 р... набрала не тільки місцевого, але й універсального значіння. Історія XIX ст. на Заході Европи, чи історія новійших часів починаеть з основного свого факту, з француської революції і із виливу, який вона мала на континентальні землі. З того загального погляду, на якому мы стоїмо в сьому нарисі, нам немає чого розводити ся про значінне революції для самої Франції. Зазначимо лишень, що руйнуючи старий лад, революція разом із тим докінчувала справу, розпочату старою монархією, але залишену неюв епоху культурної і політичної реакції.

справу, за яку брав ся, хоч не так рішучо, як революція, і просьвітний абсолютизм у інших краях, власне справу цілковитої ліквідації середньо-вікового католицько-феодального устрою, щоб утворити із попередніх станів одну безстанову націю. Правда, від революції з соціяльного боку виграла тільки одна кляса суспільства (бур-жуазія), але було-б неправдою запевняти, ніби вона нічого не зробила і для народу. Стара де-настія, що виявила свою нездатність виконати се завданне дефеодалізації суспільного устрою, сама передавала практичне її розвязанне на руки сама передавала практичне прозвязание на руки нації, в якій проявило ся стремліние бути в ряді з іншими вільними землями і на взір Анілії й Америки здійснити у свойсму життю основи особистої і політичної свободи. Одваче узявши на себе виконанне завдання, що лишило ся невиконани за старої монархії, революція набула в спадщину від попереднього ладу чимало його ідей і засобів після короткого періоду, коли зроблено було пробу вдійснити конституційну мо-нархію. На час у Франції заведено републику, і в вій захопило власть у свої руки сторон-ництво якобівців, що направду лишень відновило самоволю і неповагу до особистої свободи, яквии відзначав ся старий лад. Звичаї і обичаї, прищеплені суспільству попереднім ладом, узяли гору над стремлінным до свободи і до законности, тим більш, що внутрішня опозиція консервативних елементів і вовнішня небезпечність із боку антиелементів і зовнішня небезпечність із боку анти-революційної коаліції, витворили конечність обо-рони нового горожанського устрою, основаного на демократичній рівности, а се вимагало дикта-тури. Її ото й захопило спочатку сторонництво якобівців, яке складало ся з крайніх репрезен-тактів державного принципу, а потім узяв у свої руки щасливий отаман, який запровадив у краю-рійськовий леспотном. військовий деспотизм, що нагадував, впрочім,

багатьома своїми рисами нолітику просьвітного абсолютизму. Коли Франція і не осягла здійенення особистої і політичної свободи, і перша її република і цісарство Наполеона і найменьщ нагадують конституційну Англію і вільну Америку. то з боку соціяльного Франція перетворила ся в безстанову і демократичну націю, в якій рішучо зникли останиї сліди соціяльного феодалізму. З сього боку француська революція поступила наперед далій просьвітного абсолютнаму, але в тім самім напрямку, скінчивши справу із становою основою феодалізму, і зробила пробу випередити навіть Англію з її кермуючими клясами на шляху адтиснения ідеалу демократичного суспільства, узявши за взірець нову заатлянтичну републику. Приклад, показаний Французами, став пошестю для сусїдніх країв, де демократичні елементи суспільства поробили ся прихильниками Франції і її нового ладу. В останні роки XVIII ст. Франції навіть пощастило організувати кілька демократичних републик із старих монархій чи аристократій і всюда вавести свій дад: такі були републики батавська (Голяндія), цізальпінська (Льомбардія), літурійська (Генуя), римська (папський округ), гельветська (Швайцарія), партенопейська (неаполітанське королівство), не кажучи вже про вбільшенне Францією свойої власної території. Консульство і пісарство Наполбона І, які були для самої Франції наслідком політичної реакції проти демократії, що розпочала ся у Франції, у заграничній політиці й далі відогравали ролю революційної пропатанди, о свільки сприяли розповсюджению і затвердженню в інших краях Француського громадського ладу, основаного на горожанській рівности. Самий конституційний рух був тільки часово затриманий військовим деспо-тизмом Наполеона, що опирав ся одначе на народета вебір, і коли монархічна конституція

з 1791 р. не вствувала після остаточного свойого затвердження і одного цілого року, то в історії Франції вона не була разом із тим і останньою пробою організації власти і свободи на нових основах, які здійснені були в англійському і американському державному устрою і були проголошені політичними письменниками XVIII в. Нарешті, са конституція була перша не тільки для Франції, але й для усієї Західної Европи, де, як відомо, добою переходу до конституційного ладу була перша половина XIX ст. після упаду цісарства Напольона.

З самого початку француська революція виголосила в осібній "деклярації" права чоловіка і горожанина, котру потім повлала була в основу конституції з 1791 р., як поклала в основу і эгодом із амінами і додатками конституціям жірондистській (проектови), якобінській з 1793 р. і так званій "III року (1795)". Ся знаменита деклярація, яка містила в собі основні принципи усього тод'шнього законодавства і була проголошувана повсюди, де тільки відбували ся демократичні перевороти при кінці XVIII ст., була формулованнем домагань індивідуалізму нових часів і пробою вивести увесь громадський і державний устрій із прав особи. Після неї дві нові деклярації в 1793 р. (жірондистська і якобінська) ів сих таки прав виводили і обовязки суспільства що до особи, вказавши на потребу пеклування про матеріяльний добробут і духовий розвій горожан. Коли від революції найбільш виграв третій стан, то на ті самі права чоловіка і горожанина почав покликати ся в XIX в. і новий "четвертий стан" у своїй боротьбі за кращі життеві умови. Розумість ся, така велика подія повинна була сильно захитати усе француське суріжних економічних кляс, зачепити соціяльні

питання першорядної ваги. Не слід одначе думати, що всі сі питання вперше тільки були зняті в сю епоху або що вони тоді-ж вдоволяючо були розвязані теоретично, а тим більш — практично: найтруднійші свої завдання XVIII в. в більшости передав наступаючим історичним епохам і передусім XIX століттю, яке вже мало й свою довгу історію.

Історія людськости се житте і рух: дочасні ті форми і напрями, в явих вони відбувають ся, дочасні епохи реформ і реакцій, переворотів і застою, дочасні і ролі поодиноких народів у сьому процест — тривка тільки духова і матеріяльна природа людської особи, тривке ТТ стремлінне до правди і справедливости, котре здійснює культурний і соціяльний поступ віпсовань, яким на жаль, неминучо підлягають уст нові історичні явища, і серед противенств, які подибують вони з боку явищ відживаючих, хоча й таких, що стремлять увічнити себе в життю суспільства. Але культурний і соціяльний поступ сам у собі містить і умови для поправи зроблених помилок і для недопущення помилок можеливих на будуче — але не інакше, як із помічю того досьвіду, який дає історичне життє і виясняє історична наука. Для сучасної культурної люд-ськости особливу ціну має досьвід чільної його частини — народів Західної Европи і особливо за останні століття їх історії, коли прокинула ся особиста самосьвідомість і під її впливом відбули ся духові і суспільні рухи, які виникали в несьвідомих і сьвідомих стремлінь особи до досконалуйших культурних і соціяльних форм.

# Вміст поодиноких томів

"Історії Західної Европи в нові часи".

Подаємо тут вагальний вміст "Історії Західної Европи" в нові часи в указками на те, яким частинам головно перших трьох її томів відповідають окремі розділи "Фільософії культурної і соціяльної історії нових часів". У згаданій в передмові "Підручній князї нової історії" радимо звертати ся за справнами переважно до загальних характеристик епох із більш описовим (фактичним) характером, як у сїй книжці. (Для феодалізму, стакової монархії і середньовікового сьвітогляду відсилаємо до "Підручної книжки історії середніх віків").

### **Том І.** На переломі середніх віків і нових часів.

1) Політичні і соціяльні відносини при кінці середніх віків. Західно-европейська історія. — Католицизм і феодалізм. — Культурно-соціяльна історія. 1) — Феодальний устрій. — Муніципальне житте. — Станово-репрезентаційні інституції. — Велика хартія. — Повстанне парляменту. — Правва парляменту. — Королівська власть у Франції. — Політичне роздробленне Німеччини. — Політичні питання за нових часів. 3) — Кріпацтво у Франції. — Епоха увільнення француських селян при кінці середніх віків. — Соціяльний устрій Англії. — Церковна земельна власність. — Цеховий устрій промислу. — Початок грошевої господарки. — Суспільний характер літератури. — Становище особи в суспільстві. 3)

і) Відповідає "вступови".

3) Подано коротко в розділі І.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сі розділи відповідають розділови II.

2) Культурне становище суспільства при кінці середніх віків. Католицька церква і сьвітсьма суспільність. — Відносини католицизму до особи. — Політична оповиція проти церкви. — Зародок літературної опозиції проти католицизму. 1) — Середні віки і клясична старовина. — Петрарка, як перший гуманіст. — Гуманістичне вначінне Бокачіо. — Головні італійські гуманісти. — Ренесанс поза Італібю. — Гуманістична політика. — Гуманістична наука 2) — Упадок папства і чернецтва. — Забобони і надуживанне релігії. — Нарікання на духовенство в літературі. — Невдача соборної реформи. — Попередники реформації. — Позацерковні сили усправі релігійної реформи. — Суспільне значінне релігійних рухів. — Головні загальні висновки. 3)

#### Tom II. Icropia XVI i XVII Bikis.

1) Реформаційний рух і католицька реакція. Студіованне реформаційного періоду. — Політичний стан Німеччини на початку XVI в. — Культурна боротьба і Ульрих фон Гуттен. — Кароль V і його загально европейська політика. — Лютер до відпаду від церкви. — Епоха вориського сойму. — Початок релітійної реформації в Німеччині. — Лицарське повстание. — Причини селянської війни. — Селянська війна і її програми. — Сектантство і соціяльні ружи. — Німецькі вняві і лютеранська реформація. — Причини кальвінізму. — Характер і історичне значіння кальвінізму. Монархічні реформації з першої половини XVI в. — Народні реформації з другої половини ХУІ в. — Стріча двох реформацій у Андії. — Принцип протестантизму. 4) — Загальний погляд на католицьку реакцію. — Орден Єзуїтів. — Культурні наслідки католицької реакції. — Католицька політика, Филип II і Слисавета англійська. — Нідерляндська революція. Редітійні війни у Франції і нантський едикт.<sup>5</sup>) — Поганд на економічну історію Західної Европи в XVI ст.

2) Трицатилітня війна, француський абсолютивм і англійська революція. — Політичні протилежности XVI і XVII віків. — Реакція в Німеччині і причини трицатилітньої кійни. — Трицатилітня війна. — Заведення абсолютизму у Франції. — Організаційна робота француської монархії. — Тюдори і парлямент. — Політика Стюартів і боротьба Якова I в парляментом. — Кароль I, Стреффора

<sup>1)</sup> В загалі подано в III розділі.

Почладено в основу IV розділу.
 і <sup>4</sup>) кінець І тому і цочаток II подані коротко в двох розділах — V і VI.

<sup>5)</sup> На другій половині ІІ тому переважно оснований увесь VII розділ.

і Льоуд. — Довгий парлямент, кавалєри і круглоголові. — Виступ індепендентів. — Запровадженне републики в Англії. — Історична роля Олівера Кромвеля. — Політична і соціяльна історія англійської републики. — "Вік Людовика XIV". — Характер, ідеї і політичне поступованне людовика XIV. — Урядова система Людовика XIV. — Зовнійня політика Людовика XIV.) — Реставрація Стюартів — Вільгельм оранський і друга англійська революція. — Апглійські релігійні і політичні ідеї.

#### Tom III. ICTOPIS XVIII CTOAĪTTS.

1) Старий дад і нові ідеї. — Студіовання історії XVIII в. — Суть "старого даду". — Період королівського абсолютивму. — Останки феодальнях інституцій. — Англійський парлямент в XVIII в. — Особиста і громадська свобода в XVIII в. — Аристократія і буржувзія в XVIII в. — Селянські відносини у XVIII в. — Розпад цехової ортанізації. — Звязок "старого ладу" із зовнішньою політикою 2) — Жерело і вагальний харантер "просьвіти" XVIII в. — Життє і ідеї Вольтера. — Монтеске і його політична теорія. — Руссо, його характер і ідеї. — Дідро і енцекльопедасти. — Політичні науки і суспільні ідеї XVIII в. — Відносини публіцистики XVIII в. до народу — "Просьвіта" XVIII в. поза Францією. 3)

2) Осьвічений абсолютизм і француська революція. — Загальний характер осьвіченого абсолютизму. — Краї осьвіченого абсолютизму і його репревентанти. — Фридрих ІІ і пруська політика. — Вихованне і характер Фридриха ІІ. — Політичні ідеї і урядова д'яльність Фридриха ІІ. — Марія Тереса і Йосиф ІІ. — Йосифінізм і консервативна оповиція. — Реформи у сфері адміністрації, фінансів, суду і культурного життя. — Державна власть і католицька церква в другої половини ХVІІІ в. — Реформи у сфері станових відносин і селянського життя. — Місцеве і европейськие вначінне революції. — Королюванне Людовика XV. — Тюрго і невдача в його реформами. — Франція на передодні революції. — Скликанне тенеральних станів і накази 1789 р.. — Перші місяці революції. — Монархія і нація в рр. 1789—91. — Принцвин індивідуальної свободи і народовладства в законодавстві конституанти. — Зреформованне громадського устрою Франції в епоху революції. — Перехід Франції до републики. — Жирондисти і Якобінці. — Боротьба

<sup>1)</sup> На другій половині II тому переважно оснований увесь VII розділ.

<sup>2)</sup> Відповідає розділови VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разом із "апілійськими релігійними і політичними іделми" (при кінці ІІ тому) є основою ІХ розділу.

Digitized by Google

сторонництв у конвенті і террор. — Законодавство конвенту. — Зовышні побіди і внутрішня безсилість Франції в епоху директорії. 1)

#### Том IV. Перша третина XIX століття.

- 1) Вступ. Історія XIX століття і її студіовання. Вплив француської революції на Европу. Наслідки революції що до внутрішнього життя Франції.
- 2) Епоха вонсульства і цісарства. Наполеонівська епоха і її історіографія. — Наполеон до р. 1799—18 брюмера і наполеонівська конституція. — Внутрішня політика консульства і цісарства. — Панованне Франції в Европі за Наполеона І. — Внутрішнії зміни в західно-европейських державах за часів Наполеона І. — Ровпад старого ладу і проби реформ у Прусії. — Зовнішня і внутрішня опозиція проти цісарства Наполеона І. — Упадок цісарства "сто днів" і віденський контрес.
- 3) Епоха реставрації. Жерело і харавтер реавційних стремлінь епохи. Загальна харавтеристика лібералізму в епоху реставрації. Сьвятий союз, південно-романські революції і контреси. Перемога партикуляризму і реавції в Німеччині. Реставрація і запровадження конституційної монархії у Франції. Реавційна політика у Франції в епоху реставрації. Боротьба француського лібералізму проти реакції. Жерело англійської реавції з кінци XVIII і початку XIX століття. Реавція і боротьба за свободу в Англії до 1830 р.
- 4) Сопіяльна історія першої третини XIX століття. Головний зміст соціяльної історії XIX в. і її студіовання. Селянське питанне з першої третини XIX в. Зміни в промисловому життю Західної Европи при кінці XVIII і на початку XIX ст Капіталівм, пролетарінт, павнерням і початок робітницького питання. Економічні теорії епохи у звязку в моральними і політичними науками. Соціяльні науки в першої третини XIX століття.

### Том V. Середина XIX стеліття.

1) Липнева революція. — Загальний погляд на стан Західньої Европи перед липневою революцією. — Липнева революція. — Вплив липневої революції на Европу. — Парляментська реформа в Англії. — Панованне буржувзії після 1830 р.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Друга половина III тому містить у собі фактичний матеріял розділу X.



2) Трицяті і сорокові роки. — Боротьба в революцією у Франції в трицяті роки. — Зовнішня політика липневої монархії — Реакція трицятих років у Німеччяні. — Загальний нарис політичних, соціяльних і національних рухів у трицяті і сорокових років. — Англійське законодавство трицятих і сорокових років. — Чартистський рух в Англії. — Француський лібералізм із часів липневої монархії. — Француський соціялізм і комунізм із часів липневої монархії. — Преї і настрій француської демократії з часів липневої монархії. — Німецький літературний і фільософічний радикалізм трицятих і сорокових років. — Славянське відродженне, панслявізм і месіннізм

3) Революція 1848 року. — Стан Західної Европи на передодні 1848 р. — Міністерство Ііво і лютова революція. — Початок другої републики і червневі дві. — Німецька революція в 1848 р. і француський парлямент. — Упадок німецької революції і кінець француського парляменту. — Славянська, угорська й італійська революції. — Француська кон-

ституція в 1848 р. і грудневий переворот.

4) Пядесяті і шісдесяті роки. — Загальна реакція в пядесяті роки. — Пановання Наполеона III в Европі і у Франції. — Обеднання Італії. — Обеднання Німеччими. — Англія до другої парляментської реформи. — Селянські реформи в половини XIX в. — Соціяльний рух у пядесяті і шісдесяті роки. — Умовий переворот в половини XIX століття.

## Загальна література.

До орієнтовання в загальному ході зах. европ. історії можуть служити: Гізо: "Історія цівілізації в Европі". Фріман: "Загальний нарис історії Европи". Лявісс: "Загальний погляд на політичну

історію Евроин".

Подрібнійший виклад подій і явищ нової історії можна найти в відповідних томах великих німецьких всесьвітніх історій Шльоссера, Беккера і Вебера — остання найповнуйша і новійша: новій історії в ній посьвячені -XV. - Allgemeine Geschichte in Einzeldarstellungen Онкена в збірником поодиноких творів цілої низви німецьких історивів. Є ще подібне німецьке виданне, в якому нова історія (в трьох томах) написана Філіпзоном ("G. der Zeit"). Flathe: "G. der neuesten Zeit" в "Allg. Weltgeschichte" Berlin. Grote. У француській мові виходить збірна "Історія Европи з IV ст. під ред. Лявісса і Рамбо. Фільософічний і в'єдинений оглядом загальних явищ історичний твір Льорана (Laurent): Etudes sur l'histoire de l'humanité містить в своїх останнїх томах (почавши від VIII-ого) нову історію. Окремо кладемо "Історичну географію Европи Фрімана.

6 ще так звані історії культури: Kolb: Geschichte der menschlichen Kultur, Hellwald: Culturgeschichte in ihrer natürlichen Entwickelung, Henne am Rhyn: Die Culturgeschichte der Neuzeit, Carriere: Die Kunst im Zusammenhang der Culturentwickelung. Окремим типом є нові француські підручники історії цівілїзації.

Француська історія подана в отсях творах: Duruy: Histoire de France. A. Rambaud: Histoire de la civilisation française. Англійська історія в творі: Green: Hist. du peuple anglais з англ. Париж 1889. Німецька історія в творах: Nitzsch: G. des deutschen Volkes (до 1555 р.); Bruno Gebhardt (у спілці з кількома вченими): Handb. d. deutschen Gesch.; Lamprecht: Deutsche Geschichte. В англійській мові є ціла низка історій поодиноких народів під загальним заловком: History of nations.

# Література до поодиноких розділів.

Вступний розділ (ст. 7-37): Історія Европи перехідної епохи від середніх віків до нових містить ся в творі: Fr. Kortum — K. A. von Reichlin-Meldegg, Geschichte Europa's im Uebergange vom Mittelalter zur Neuzeit. Та праця (два томи) може служити доповнением до нашого огляду, бо містить в собі ваграничну політичну історію від середини ХУ до XVI ст. (женше-більше до реформації), історію відкрить і завойовань поза границями Европи від відкриття Америки до завойовання Мексика і Перу. а також історію просьвітинх штук й окремих наук тої епохи (крім короткого нарису "відродження наук при помочи клясичних занять" і досить великого нарису реформацийної епохи), т. є таких предметів, які виходять в пляну нашого огляду і за якими, між иншии, див. Peschel, Geschichte des Zeitalters der Endeckungen; Falkenstein, Geschichte der Buchdruckerkunst; Poppe, Geschichte der Erfindungen. Крін того ввертаю увагу на 9 т. Weltgeschichte Ранке.

I. Нарис соціяльних відносин у нові часи (ст. 38—52): Загальна праця по історії внесення крінацтва: Sugenheim, Geschichte der Aufhebung der Leibeigenschaft und Hörigkeit in Europa. Історія соціяльних відносин у Франції: літературу див. Каркевь, Очеркъ исторіи французскихъ крестьянъ съдревиваннях времень до 1789 г. Історія соціяльних відносин в Німеччині: Maurer, Geschichte der Fronhöhe, der Bauerhofe und der Hofverfassung in Deut-

schland; Horo Geschichte der Dorfverfassung in Deutschland; Horo Einleitung zur Geschichte der Markt-Hof- Dorf- und Stadtverfassung und der öffentl. Gewalt; Lamprecht, Deutsches Wirthschaftsleben im Mittelalter. Історія соціядьних відносин в Англії: Ashley (Emri), Introduction to english economic history and theory; Nasse, Ueber die mittelalterliche Feldgemeinschaft und die Einhegungen d. XVI J. in England: M. Ковалевскій, Общественный строй Англін въ конців среднихъ віковъ; Th. Rogers, A. history of agriculture and prices in England, noro Six centuries of work and wages: the history of english labour; Ochenkowski, Englands wirthschaftliche Entwicklung im Ausgange des Mittelalters. вемельна власність: Laurent, L'église et la féodalité (VII T. Horo Etudes sur l'histoire de l'humanité); Guérard, Polyptique de l'abbé Irminon (upoлегомена): E. Hatch. Growth of Church institutions: Ratzinger. Geschichte der kirchlichen Armenpflege. Пеховий устрій промиску: Levasseur, Histoire des classes ouvrières en France: Faigniez, Historie de l'industrie à Paris aux XII—XIII s.; Wilda, Das Gildenwesen im Mittelalter; Neuberg, Zunftgerichtsbarkeit und Zunftverfassung in der Zeit von XIII bis XVI Jahrh.; Gierke, Das deutsche Genossenschaftsrecht; Schanz, Gesellschaftverbände; Schmoller. Strassburg zur Zeit der Zunftkämpfe: Strassburger Tucher- und Weber-Zunft; Ch. Gross. The gild merchant; I. Malet Lambert, Two thusand years of gild life. Початок грошевого господарства: Behr, Geschichte des Welthandels; Falke, Die Geschichte des deutschen Handels; Pigeaunneau, Histoire du commerce de la France; Gross, Gilda Mercatoria; Schauz, Englische Handelspolitik gegen Ende des Mittelalters.

II. Політичний устрій в нові часи (ст. 53—65): Муніципальне життє: А. Thierry, Essai sur la formation et les progrès du tiers état; Luchaire, Les

communes françaises à l'époque des Capétiens directs: Désmolins, Mouvement communal et municipal au moyen âge; Maurer, Einleitung zur Geschichte der Markt- Hof- Dorf und Stadtverfassungin Mittelalter und der öffentlichen Gewalt: noro Geschichte der Städteverfassung im Mittelalter: Hüllmann. Städtewesen des Mittelalters; R. Sohm, Die Entstehung des deutschen Städtewesens; Hegel, Städte und Gilden der germanischen Völker im Mittelalter; Hegel, Geschichte der Städteverfassung in Italien. Станово-репрезентаційні інституції: Guizot, Histoire des origines du gouvernement représentatif; A. Thierry, Essai sur l' histoire du tiers état; Picot, Histoire des etat généraux; Unger, Geschichte der deutschen Landstände. Історія англійського парляменту: Stubbs, The constitutional history of England; Gneist, Englische Verfassungsgeschichte; E. Freeman (Φρίπαι), The growth of the English constitution; Stubbs, History of the English constitution. Королівська власть v Франції: Luchaire. Histoire des institutions monarchiques de la France sous les premiers Capétiens; Giraud-Teulon, Royauté et bourgeoisie; Chéruel, Hist. de l'administration monarchique France. Політичне роздроблення Hineччини: Höfler, Kaiserthum und Papsthum; Ficker, Das deutsche Kaiserreich in seinen universalen und nationalen Beziehungen; Janssen, Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgange des Mittelalters.

III. Середньовіновий сьвітогляд (ст. 66—78). Католицька церква і сьвітська суспільність: Laurent, L'empire et la papauté (VI том Études sur l'histoire de l'humanité); L'église et la féodalité (VII том); La réforme (VIII том); Eicken, Geschichte und System der mittelalterlichen Weltanschauung; Friedberg, Die mittelalterlichen Lehren über das Verhältniss von Staat und Kirche; Janet, Histoire de la science politique dans rapports avec la mo-

rale; Reuter, Geschichte der religiösen Aufklärung im Mittelalter; Hauréau, Historie de la philosophie scolastique. Крім того історія церкви Неандера, Гізенбра, Гагенбаха, Бавра (Christliche Kirche des Mittelalters) і дуже гарне компендіюм Шмідта Ргесіз de l' histoire de l' église d' Occident pendant le moyen âge Політична оповиція против церкви: крім творів, що були навелені при инших розділах див.; Riezler, Die literarischen Wiedersächer der Päpste zur Zeit Ludwig der Baiern.

IV. Суть гуманістичного руху (ст. 79-90). Середні віки і клясична старовина: І. Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien: Symonds, Renaissance in Italy; Geiger, Renaissance und Humanismus in Italien und Deutschland (в колекції Овкена); Zeller, Italie et Renaissance; Körting, Die Anfänge der Renaissance-Literatur in Italien. Ренесанс поза Італією: Geiger. Renais. u. Human, in Italien u. Deutschland: Hagen. Deutschlands literarische und religiöse Verhältnisse im Reformationszeitalter; Bursian, Geschichte der classischen Philologie in Deutschland; Michelet. La Renaissance; Müntz, La renaissance en Italie et en France à l'époque de Charles VIII; Egger, L' héllenisme en France; I. Szujski, Odrodzenie i reformacya w Polsce. Гуманістична політика: Див. загальні праці по історії політичних наук. Роберта Моля Geschichte und Litteratur der Staatswissenschaften подана "die Machiavelli-Litteratur". Кріш того див. Villari ed i suoi tempi; Tommasini, La vita e gli scritti di N. Machiavelli. Ilpo Tomy Мора праці Mackintosh'a, Thommes'a, Каутського й ин. Ровбір "Утопії" Томи Мора в численнях працях по історії соціяльних наук; див. пр. в виданию "Die Geschichte des Socialismus in Einzelndarstellungen (r. I: Die Vorläufer des neueren Socialismus, де про "Утопію" див. статю Каутського). Гуманістична наука: Історія духового розвою — до

того головно на науковому ґрунті — була темою декількох ввісних праць, пр. І. W. Draper, History of the intellectual development of Europe; koro History of the conflicts between religion and scienne (6 український переклад М. Павлика); Lecky, History of the rise and influence of the spirit of rationalism in Europe; Cournot, Considérations sur la marche des idées et des événements dans les

temps modernes.

V-VI. Культурне значіннє релігійної реформації (ст. 91-107); соціяльна і політична сторона реформації (ст. 108-125). Упадок панства і чернецтва: Haas, Geschichte der Päpste; Lanfrey, Histoire politique des papes; Rocquain, La papauté au moyen âge; Wattenbach, Geschichte des rom. Papsthums; Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters; L. Ranke, Die römischen Päpste; Creighton, A history of the papacy during the period of the reformation. To icropii великого розлому нова праця Gayet, Le grand schisme d' Occident. Забобони і надуживання релігії: La réforme: Raoul Rosières, Recherches critiques sur l'histoire reliegieuse de la France; Baissac, Histoire du diable; A. Maury, Les legendes pieuses au moyen âge. Haрівання на духовенство в літературі: Диви нередовсім ріжні історії літератури. Крім того: Lenient, La satire en France au moyen âge. Невдача соборної реформи: Hefele, Conciliengeschichte; Zimmermann. Die kirchlichen Verfassungskämpfe im XV Jahrhundert; Hübler, Die Constanzer Reformation und die Concordate von 1418; Petrucelli della Gatina, Histoire diplomatique des conclaves; Bess, I. Gerson und die kirchenpolitischen Parteien Frankreichs vor dem Consil zu Pisa; Koetzschke, Ruprecht von der Pfalz und das Consil zu Pisa; Stuhr, Die Organisation und Geschäftsordnung des Pisaner und Constanzer Concils. Крім того, праця про Жерсона (Schwab'a), Ляї (Tschalckert'a), Клеманжа

(Muntz) и ин. Попередники реформації: К. Muller, Die Waldenser; Ullmann, Reformatoren vor der Reformation; Keller, Die Reformation und die alteren Reformparteien; Lechler, Johann von Wiclif und die Vorgeschichte der Reformation; Budensieg, Wiclif und seine Zeit; R L. Poole, Wychliffe and movements for reform; Jordan, Die Vorläufer des Hussitenthums; Krummel, Geschichte der böhmischen Reformation; Bezold, Geschichte des Hussitenthums; Denis, Huss et la guerre des hussites; Loserth, Huss und Wiclif; Noack, Die christliche Mystik; Böhringer, Die deutschen Mystiker; W. Preger, Ueber die Verfassung der französischen Waldenser; Palacky, Ueber die Beziehungen und das Verhältnis der Waldenser zu den Secten in Böhmen; Jundt, Histoire du panthéisme populaire au moyen âge et au XVI siècle; Les amis de Dieu au XIV siècle; Hecker-Hirsch, Die grossen Volks-krankheiten des Mittelalter; Delprat, Die Bruderschaft des gemeinsamen Lebens; Bonnet-Maury, Gerard de Groot, un précuseur de la réforme au XIV siècle; Laurent, La Réforme. Повацерковні сили в справі релігійної реформи: За головини фактами, що належать сюди, див. в ріжних творах, що відцерковных справ, а споціяльно носять ся по праці, ле розбираєть ся інтерес сьвітської суспільности до реформ, нпр. Dietz, Die politische Stellung der deutschen Städte (1421 - 1431) mit besonderer Berücksichtigung ihrer Betheiligung an der Reformbestrebungen dieser Zeit. Суспільне вначінне релітійних рухів: див. до історії Чехії Паляцкого, Томка, Гайслера й ин. Праці до історії гуситства подані висме при розд. Попередники реформації. Реформаційний період. Загальна література: Häusser, Geschichte des Zeitalters der Reformation; Fisher, The Reformation; Gieseler, Lehrbuch der Kirchengeschichte т. III в виписками в жерел; Baur, Kirchengeschichte, T. IV; Hagenbach, Reformationsge-

schichte; Henke, Neuere Kirchengeschichte; Merle d' Aubigne, Histoire de la réformation au temps de Calvin; Herzog, Real-Encyclopedie für protestantische Theologie; M. Carriere, Die philosophische Weltanschauung der Reformationszeit; Rossmann, La réforme B VII toni; Laurent, Etudes sur l'histoire de l'humanité, а також дальший IX 1. npo penirinni binne (Les guerres de religion). В абірнику історичних монографій Онкена історія реформації виложена по краян. В Allgemeine Weltgeschichte von Th. Flathe, G. Herzberg, F. Justi, J. Pflung Hartlung und M. Philippson icropii pedopmaційного періоду посьвячені VII і перша половина VIII тома, написані Філіппсоном. Лив. також вбірник статий и. в. Maurenbrecher, Studien und Skizzen zur Geschichte der Reformationszeit. Hineччина і нім. Швайцарія: Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation; Hagen, Deutschlands literarische und religiöse Verhältnisse im Reformationszeitalter; Bezold, Geschichte der deutschen Reformation (в колский Онкена); Egelhaaf, Deutsche Geschichte im XVI Jahrhundert bis zum Ausburger Religionsfrieden. Скандинавські краї: Dalhmann, Geschichte von Dänemark; Geijer, Schwedische Geschichte; Weidling, Schwedische Geschichte Zeitalter der Reformation; Knös, Darstellung der schwedischen Kirchenverfassung Antaïn: Macaulav (Маколей), History of England from the accession of James II; Ranke, Englische Geschichte vornehmlich im XVI und XVII Jahrhundert; Weber, Geschichte der Reformation von Grossbritannien: Watson, History of England from the fall of Wolsey to the death of Elisabeth; Horo History of the Church of England from the abolition of the roman jurisdiction; Hunt (Γουτ), History of the religions thought in England from the reformation і популярні виклади Мауренорехера п. в. England im Reformationszeitalter; дальше: V. Dorean, Ori-

gines du schisme d' Angleterre; F. A. Gasquet and E. Bishop, Edward VI and the book of Common Prayer. Франція: крім поодиноких відділів в загальних працях Сісмонді, Мішлє, Анрі Мартена, Дареста, а також енцикльопедії Haag, La France protestante також De-Felice, Histoire des protestants en France; Anquez, Histoire des assemblées politiques des réformés de France; Puaux, Histoire de la réforme française; Perrens, L'église et l'état en France sous le règne de Henri IV et la régence de Marie de Medicis; Coignet, La réforme française avant les guerres civiles; Aguesseau, Histoire de l'établissement du protestantisme en France. Kpim roro: Ranke, Französische Geschichte vornehmlich im XVI und XVII Jahrhundert; Soldan, Geschichte des Protestantismus in Frankreich i von Pollenz. Geschichte des französischen Calvinismus. IIIorляндія: Burton, The history of Scotland; Rudolff, Geschichte der Reformation in Schotland. Higepлянди: Hoop Scheffer, Geschichte der niederl. Reformation. Польща: Н. Карвевъ, Очеркъ исторіи реформаціоннаго движенія и католической реакціи въ Польщъ; Н. Любовичъ, Исторія реформаціи въ Польшъ; його Начало католической реакціи и упадокъ реформаціи въ Польшь; докладнійша література подана в Карвева, Вопросъ о религіозной реформаціи XVI в. въ Рвчи Посполитой. Чехія й Угорщина: Крім праць про гуситський рух в XV ст., вичислених висше при розд. Попередники реформації див.: Gindely, Geschichte der böhmischen Brüder; Czerwenka, Geschichte der evangelischen Kirche in Böhmen; Dénis, Fin de l'indépendance bohême; Linberderger, Geschichte des Evangeliums in Ungarn; Balogh, Geschichte der ungar.-protestantischen Kirche. Південно-романські краї: M' Crie, History of the progress and opression of the reformation in Italy; noro History of the reformation in Spain; Comba, Storia della riforma in Italia; Cantu, Gli

eretici d'Italia; Erdmann, Die Reformation und ihre Märtyrer in Italien; Wilkens, Geschichte des spanischen Protestantismus. Політичний стан Нівеччини на поч. XVI ст.: пор. розділи: Політичне роздроблениє Німеччини, Стан німецьких селян при кінці середніх віків, Церковна вемельна власність, Суспільний характер літератури, Головні італійські гуманісти і Повацерковні сили в справі релігійної реформи. Література по історії реформації в Німеччині подана висше. Тут покажемо про стан Німеччини перед реформацією: Höfler, Politische Reforbewegung in Deutschland im XV Jahrhundert; Gotheim, Politische und religiöse Volksbewegungen vor der Reformation; Ullmann, Kaiser Maximilian I; R. Ehrenberg, Das Zeitalter der Fugger, Geldcapital und Creditverkehr im XVI Jahrhundert. Культурна боротьба й Ульріх фон Гуттен: пор. розд. Ренесанс пова Італією, Нарікання на духовенство в літературі і Повацерковні сили в справі релігійної реформи. Праці по історії німецького гуманізму: Geiger. Renaissance und Humanismus in Italien und Deutschland; Kampschulte, Geschichte der Universität Erfurt; Geiger, Reuchlin; Durand de Laur, Erasme, précurseur et initiateur d'esprit moderne; Strauss, Ulrich von Hutten. Кароль V і його загально-европейська політика: Крім праць по історії реформації в Німеччині, див. дві праці Migné, Charles Ouint i Rivalité de Charles V et François I; Pichot, Charles V; Baumgarten, Geschichte Karls V (новійша праця); К. Fischer, Geschichte der auswärtigen Politik und Diplomatie im Reformations-Zeitalter (1485—1556). Лютер до відпаду від церкви: Jürgens, Luthers Leben; Köstlin, M. Luther, sein Leben und seine Schriften; Kolde, M. Luther Kuhn, Luther, sa vie et son oeuvre; Seidemann, Die Leipziger Disputation; Th. Wiedemann, Dr. Johannes Eck; Lemme, Die drei grossen Reformationsschriften Luthers von Jahre 1520. Euoxa Bopmського сойму: Для історії суспільного пробудження

в Німеччині коло 1521 року див. August Baur, Deutschland in den Jahren 1517-1525 betrachtet im Lichte gleichzeitiger anonymer und pseudonymer deutscher Volks- und Flugschriften; Jörg, Deutschland in der Revolutionsperiode (1521-26). Croponники Лютра: Jäger, Andreas Bodenstein von Karlstadt: Schmidt, Melanchton; Hartfelder, Melanchton. В 1897 р. в нагоди тристалітнього ювилею Мелянхтона вийшии про нього праці Wilson'a, Deane (оба англ.), Kauffman'a, Haupt'a й ин. Початок релігійної реформації в Німеччині: Th. Kolde, Friedrich der Weise und die Anfänge der Reformation. Ilpani no історії сектантства: Erbkam, Geschichte der protestantischen Sekten im Zeitalter der Reformation. Революційний анабаптиви: L. Keller, Geschichte der Wiedertäufer und ihres Reichs zu Münster i Ein Apostel der Wiedertäufer; Cornelius, Geschichte des münsterischen Aufruhrs; Trechsel, Die protestantischen Antitrinitarier vor Faustus Socin; Seidemann, Thomas Münzer; O. Merx, Thomas Münzer und Heinrich Pfeifer. Лицарське повстание: Ulmann, Franz von Sickingen. Причини селянської війни: див. Стан німецьких селян при кінці середніх віків. Лальше: Wachsmuth, Der deutsche Bauernkrieg; Dietrich, Der Bauernkrieg; Weil, Der Bauernkrieg; Engels, Der deutsche Bauernkrieg; W. Falkenheiner, Philipp der Grossmüthige im Bauernkriege; A. Stern, Ueber die zwölf Artikel der Bauern und einige andere Aktenstücke aus der Bewegung von 1525. вагальних істориків особливо багато дає Egelhaaf, Deutsche Geschichte im XVI Jahrhundert bis zum Ausburger Religionsfrieden. Сектантство і соціяльні рухи: крім праць поданих в розд. Початок релітійної реформації в Німеччині і Причини селянської війни, див.: Stern, Die Socialisten der Reformationszeit; Karl Kautsky, Die Vorläufer des neueren Socialismus (I Bd., I Th., III Abschnitt: Der Kommunismus im Mittelalter und im Zeitalter der Reformation.

твір є частиною видання Geschichte des Socialismus im Einzeldarstellungen. Нінецькі князі і лютеранська реформація: Lippert, Die Reformation im Kirche, Sitte und Schule der Oberpfalz; Erichson, Das Marburger Religionsgespräch; Heyd, Herzog U. von Würtemberg; J. Wille, Philipp von Hessen und die Restitution Ulrichs von Würtemberg; Moses, Die Religionsverhandlungen zu Hagenau und Worms, 1540 - 41; Vetter, Die Religionsverhandlungen auf dem Reichstage zu Regensburg, 1541; Varrentrapp, Hermann von Wied und sein Reformationsversuch; W. Maurenbrecher, Karl V und die deutschen Protestanten, 1545-1555; Béutel, Ueber den Ursprung des Ausburger Interims. Пвінгліянська реформація: Швайцарська (німецька) реформація обговорюєть ся часто в творах, що посьвячені реформації в Німеччині, а то тому, що оба ті краї були звязані між собою спільною мовою і культурою. Крім того в вагальних історіях поодиноких міст (нпр. Bluntschli, Geschichte der Republik Zürich), а передовсів в біотрафіях Цвінглі. Крін того див. Escher, Die Glaubensparteien in der Eidgenossenschaft; A. Baur, Zwinglis Theologie, ihr Werden und ihr System: Usteri, Zwingli und Erasmus. Причини Кальвінізму: Georg Weber, Geschichtliche Darstellung des Calvinismus im Verhältniss zum Staat in Genf und Frankreich: Roger, Histoire du peuple de Genève depuis la réforme; Kampfschulte, Johann Calvin, seine Kirche und sein Staat in Genf (одна в ліпших праць, одначе не скінчена). Див. також: Schmidt, Leben der Väter der reformirten Kirche; Chenevière, Farel, Froment, Viret; Jacquemot, Viret, réformateur de Lausanne. Для історії реформації в Женеві до Кальвіна див. Pietschker. Die lutherische Reformation in Genf. Характер й історичне вначіннє Кальві-HISBY: Tollin, Lehrsystem M. Servets i Characterbild M. Servets; R. Willis, Servetus and Calvin. Кастеліона: Mähly. S. Castellio, ein biografischer

Versuch nach Quellen; И. В. Лучицкій, Пропов'ядникъ религюзной терпиности въ XVII въкъ. Монархічні реформації в першої половини XVI в.: Прації по історії скандинавської й англійської реформації подані при розд. Студіованнє реформаційного періоду. Загначию тут іще новійщу працю D. Hague, The church of England before the Reformation. Ilpo секуляризацію Прусів див. новійшу працю: Kolberg, Die Einführung der Reformation im Ordenslande Preussen. Is багатьотонового твору Fryxell-a (Berättelser ur svenska historian) та частина, що відносить ся до пановання Тустава Вази, перекладена по нінецьки Екендальом (Fryxell, Gustav Wasas Leben). Народні реформації в другої половини XVI в.: Для Шотляндії крім праць, поданих в розд. Студіование реформаційного періоду, див. Lorimer, Precursors of Knox; Brandes, John. Knox. Стріча двох реформацій в Англії: Tytler, England under the reigns of Edward VI and Mary; Frere, The Marian reaction in its relations to english clergy. Для епохи Слисавети Англійської див.: Marcks, Königin Elisabeth von England; Philippson, Westeuropa im Zeitalter von Philipp II, Elisabeth u. Heinrich IV; Wrigth, Elisabeth and her times; Beesly Edw. Spencer, Queen Elisabeth. Принціпи протестантизму: пор. розд. Полїтична опозиція против церкви, де говорить ся про взаїмне відношеннє гуманізму і реформації. Багато культурних появ, що належать до того розділу, обговорені кріж в загальних працях також в історіях релігії, фільософії і політичних наук. Крім того: Jules Jolly, Histoire du mouvement intellectuel au XVI siècle et pendant la première partie du XVII; D. Nisard, Renaissance et Réforme; Чичеринъ, Исторія политическихъ ученій; D. Janet, Histoire de la science politique dans ses rapports avec la morale; Franck, Réformateurs et publicistes de l'Europe; Weill, Les théories sur le pouvoir royal en France pendant les guerres de religion; O. Gierke, J. Althusius und

die Entwickelung der naturrechtlichen Staatstheorien; Freumann, Die Monarchomachen; Lecky, History of the rise and influence of the Spirit of rationalism in Europe. Для соціянізму для.: Fock, Der Socianismus; Trechsel, Die protestantischen Antitrinitarier; Карвевъ, Очеркъ реформаціоннаго двяженія въ Польшв.

VII. Культурна і політична реакція (с. 126-142). Загальний погляд на католицьку реакцію: Ilo історії католицької реакції вагально див. Maurenbrecher, Geschichte der katholischen Reformation; Philippson. Les origines du catholicisme moderne. La contrerévolution religieuse. Важні також праці по історії папства: Ranke, Die römischen Päpste; Brosch, Geschichte des Kirchenstaats (B BGIDHERY Геерена, Уккерта і Гізебрехта). До історії тридентського вбору: Sickel, Zur Geschichte des Concils von Trient; Maynier, Etude historique sur le Concile de Trente, До історії інквізнції: Liorente, Histoire critique de l'inquisition d'Espagne. Opgen Gayiris: Baumgarten, Ignatius von Loyola; Cretineau-Joly, Histoire de la compagnie de Jesus; Huber, Der Jesuiten-Orden nach seiner Verfassung und Doctrin, Wirksamkeit und Geschichte charakterisirt; Sugenheim, Geschichte der Jesuiten in Deutschland; Moraczewski, Jezuici w Polsce. Про бауїтську педатотію і політичні науки взагалі див.: Ranke, Die Idee der Volkssouveränität in den Schriften der Jesuiten; Michael, Die Jesuiten und der Tyrannenmord; R. Krebs, Die politische Publicistik der Jesuiten und ihrer Gegner in den letzten Jahrzehnten vor d. Ausbruch des dreissigjährigen Krieges; Baumgarten, Das Schulwesen der Jesuiten; Muczkowski, Szkoly jezuickie. Католицька політика, Филип II і Єлисавета англійська: Ranke, Die Osmanen und die spanische Monarchie im XVI und XVII Jahrhundert; Philippson, Westeuropa im Zeitalter von Philipp II; Forneron, Histoire de Philippo II; Ranke, Don Carlos.

Нідерляндська революція: Wenzelburger, Geschichte der Niederlande (B Geschichte der europäischen Staaten Геерена, Уккерта і Гівебрехта); Freeman, History of the federal government; Holzwarth, Der Abfall der Niederlande; Rahlenbeck, L'inquisition et la réforme en Belgique. Релігійні війни у Франції і нантський едикт: Крім літератури по історії реформації у Франції див.: Lacretelle, Hist. de France pendant les guerres civiles; Bouillé, Hist. des ducs des Guises; E. Bersier, Coligny avant les guerres civiles; Schaeffer, Les huguenots du XVI siècle; Baumgarten, Vor der Bartholomaeusnacht; While, Massacre of St. Bartholomew preceded by a narrative of the religions wars; Labitte, De la démocratie chez les prédicateurs de la Ligne. I eueральні стани: A. Thierry, Essai sur l'histoire du tiers état; Picot, Histoire des états généraux. IIoгляд на економічну історію Захілньої Европи в XVI cr.: Ehrenberg. Das Zeitalter der Fugger. Geldkapital und Kreditverkehr im XVI Jahrhundert. 1896. I B. Die Geldmächte des XVI Jahrhunderts. Die Weltbörsen und Finanzkrisen des XVI Jahrhunderts (Книжка Еренберга — одна в капітальнійших праць по економічнім історії нових часів). Реакція в Німеччині і причини трицятьлітньої війни: Ranke, Zur deutschen Geschichte vom Religionsfrieden bis zum dreissigjährigen Krieg; Ritter, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Gegenreformation und des dreissigjährigen Krieges; Bucholtz, Geschichte der Regierung Ferdinands I; Maurenbrecher, Maximilian II und die deutsche Reformation; Gindety, Rudolf II und seine Zeit; Heppe, Geschichte des deutschen Protestantismus; noro Die Restauration des Katholicismus in Fulda, auf dem Eichsfelde und in Würzburg; Callinich, Kampf und Untergang des Me-lanchtonismus in Sachsen; Göschel, Die Concordienformel nach Geschichte, Lehre und Bedeutung. Jo історії кінця XVI і початку XVII ст. див.: Muffat.

Die Verhandlungen der protestantischen Fürsten in den Jahren 1590 und 1591 zur Gründung einer Union; M. Ritter, Geschichte der deutschen Union von den Vorbereitungen des Bundes bis zum Tode Kaisers Rudolfs II; Hurter, Geschichte Kaisers Ferdinands II und seiner Eltern; Egloffstein, Der Reichstag zu Regensburg im Jahre 1608; Peschek, Geschichte der Gegenreformation in Böhmen. Трицятьлітня війна: Див. загальні історії Австрії Krones'a, Huber'a, Leger'a й ин. Спеціяльна література по історії трицятьлітньої війни ввагалі дуже багата нир.: Barthold, Geschichte des grossen deutsch. Krieges; M. Ritter. Deutsch. Geschichte im Zeitalt. der Gegenreform. und des dreissigjähr. Kr.; Droysen, Das Zeitalt. des d. Krieges (в "Weltgeschichte" Онкена); Charvériat, Histoire de la guerre de Trente ans. Крім того є багато праць біографічного і монографічного характеру; одно т. зв. "валенштайнське питанне" має цілу спеціяльну літературу (нпр. Ranke, Förster, Aretin, Dudik, Hurter, Hunziker, Gindely, Hildebrandt й ин.). Питанне про те, чи були у Валенштайна тільки одні честилюбні змагання, чи ширші: врадив цісаря, ціли, а також чи він вкінци противно, цісарь поступив із ним, як чоловік невдячний, до нині ділить учених на два табори; одні рішають те питаннє в першому винслі (Gindely), другі в другому (Ranke). Знавець епохи Тінделі порівнує заходи коло того питання в роботою мітичного Сізифа. Заведенне абсолютизму у Франції: для вагальної характеристики абсолютної монархії див.: Laurent, La politique royale (XI ron noro Etudes sur l'histoire de l'humanité); Ferrari, Histoire de la raison d'etat; Koser, Die Epochen der absoluten Monarchie (Hist. Zeitschrift Зібеля за 1889 р.). Для епохи Гайнриха IV крім літератури, поданої при ровд. Студіованне реформ. періоду і Релітійні війни у Франції і нантський едикт див.: Michelet, Henri IV et Richelieu; Philippson, Heinrich IV und Philipp III.

Begründung der französischen Uebergewichts in Euгора. Епоха Рішелє ваступлена в літературі багатьона працями нпр.: D'Avenel, Richelieu et la monarchie absolute; Hanotaux, Le cardinal de Richelieu: Perkins, France under Richelieu and Mazarin. Kpin того: Debidour, La Fronde angevine; Caffarel, La Fronde en Provence. Тюдори і парляшент: Ashley, The history economic of England; Hallam, Constitutional history of England from the accession of Henri VII to the death of George II. По історії англійської революції: А. Stern, Geschichte der Revolution in England; Forster, Statesmen of the Commonwealth. Il paul no історії англійської релігії в ту епоху: Fletcher. The history of the revival and progress of Independency in England; Weingarten, Die Revolutionskirchen Englands; Waddington, Congregational history. Iloлітика Стюартів і боротьба Якова I в парляментом: Gardiner, History of England from the accension of James I Довгий парлянент, кавалери і круглоголові: Forster, The great remonstrance; noro Arrest of the five membres by Charles I; Warburton, Memoirs of Prince Rupert and the Cavaliers. Buctyn індепендентів: див. розд. Тюдори і парлямент. Крім Toro: Forster, Oliver Cromwell: Brosch, Oliva Cromwell und die puritanische Revolution; A. Stern, John Milton und seine Zeit; Masson, The life of John Milton. Політична і соціяльна історія англійської републики: Guizot, Histoire de la république d'Angleterre et de Cromwell; A. Bisset, History of the Commonwealth in England from the death of Charles I to the expulsion of the long parliament by Cromwell. "Вік Людовика XIV": A. Thierry, Essai sur l'histoire et la formation et des progrès du tiers état (розд. IX і X). Урядова система Людовика XIV: Chéruel, De l'administration de Louis XIV; Clément, La gouvernement de Louis XIV; Horo La police sous Louis XIV; Hecht, Colberts

politische und volkswirthschaftliche Grundanschauungen; Michaud, Louis XIV et Innocent XI; Tabarand, Histoire critique de l'assemblée général du chergé de France en 1682; Weiss, Histoire des réfugiés protestants de France. Зовнішня політика Людовика XIV: Laurent, La politique royale; Waldteufel, La politique étrangère de Louis XIV; Valfrey, La diplomatie française au XVII siècle; Scheichl, Leopold I und die österreichische Politik während des Revolutionskrieges; H. Peter, Der Krieg des grossen Kurfürsten gegen Frankreich; De Piépape, Hist. de la rèunion de la France-Comté à la France; Courcy, La coalition de 1701 contre de France.

VIII. Старий державний і суспільний лад (ст. 143-155). Студіованне історії XVIII в.: Кріж великих всесьвітніх історій Шльоссера. Беккера і Вебера і колективної Allgemeine Weltgeschichte, де нова історія оброблена Філіппсонов див.: Hettner, Literaturgeschichte des XVIII Jahrhunderts; Hallam, Introduction to the literature of Europe in the XVI. XVII and XVIII centuries; Laurent, La philosophie du siècle et le christianisme: Lechler. Geschichte des englischen Deismus; Barni, Histoire des idées morales et politiques en France au XVIII siècle; Faguet, Dix - huitième siècle; Rocquain L'espirit révolutionnaire avant la révolution; Aubertin, L'espirit public au XVIII siècle; Biedermann, Deutschland im XVIII J. (властиво друга половина праці п. в. Deutschlands geistige, sittliche und gesellige Zustände im XVIII Jahrhundert); Gosse, History of the literature of the eighteenth century; Lecky, History of the rise and influence of the spirit of the rationalism in Europe; Limanowski, Historya ruchu społecznego w XVIII stuleciu; Stephen, History of english thought in the XVIII-th century; A. Michel, L'idée de l'ètat; Espinas, La philosophie sociale du XVIII siècle et la révolution française і цілий ряд иньших праць, що полані при поолиноких

розділах. Крім того: Oncken, Das Zeitalter Friedrichs des Grossen (в його колекції), особливо розділи Despotismus und Aufklärung i Der reformirende Despotismus; Sorel, L'Europe et la révolution francaise; P. Janet, Philosophie de la révolution française; Lorenz Stein, Geschichte der socialen Bewegung in Frankreich; Geisser, Geschichte der französischen Revolution; Chassin, Le génie de la révolution; Champion, Esprit de la révolution française; Laurent, Études sur l'hist. de l'humanité (r. XIII-XV); Oncken, Das Zeitalter der Revolution. des Kaisserreiches und der Befreiungskriege; Rambaud, Histoire de la révolution; noro Histoire de la civilisation contemporaine; Stephens, History of french revolution. Дальшу бібліоґрафію французької революції див. Карвевъ, Крестьяне и крестьянскій вопросъ во Франціи въ последней четверти XVIII в. Суть старого ладу": крім праць Токвіля, Тена, Сореля й ин. гарним компендіум внутрішніх відносин у Франції за останнього півторастоліття перед революдією є пругий том книжки A. Rambaud, Histoire de la civilisation française. Hop. Kautsky, Die Classengegensätze von 1789. Для Німеччини особливо важні праці: Hanser Deutschland nach dem dreissigjährigen Kriege; Perthes, Das deutsche Staatsleben vor der Revolution; Biedermann, Deutschlands geistige, sittliche und gesellige Zustände im XVIII Jahrhundert. Для Іспанії: Desclevises du Dezert, L'Espagne sous l'ancien régime. Зі загальних нарисів ровкладу старої Польщі вазначу вступ книжки "Последніе годы Речи Посполитой" Костопарова, книжку von der Brüggen'a - Polens Auflösung, a також Карвевъ, Историческій очеркъ польскаго сейна. Період . королівського абсолютизму: Laurent, La politique royale (X rom noro Etudes sur l'histoire de l'humanité посьвячений головно вовнішній політиці). Література до історії Франції й Іспанії в епоху ваведення абсолютизну подана висше. Тут ходить головно про

Данію, Швецію, Пруси, Австрію й Угорщину. По ваг. історії Австрії див. праці Mailath'a. Mayer'a, Crones'a, Huber'a, Leger, a rakox Biedermann, Geschichte der oesterrichischen Gesammt-Staatsidee. Особливо багата й великої ваги література по історії IIpvcis: Stenzel, Geschichte des preussischen Staates (в вбірнику Гегрена й Уккерта); Ranke, Zwölf Bücher preussicher Geschichte; Droysen, Geschichte der preussischen Politik; Eberty, Geschichte des preussischen Staats; Philippson, Geschichte des preussischen Staatswesens; Lavisse, Etudes sur l'histoire de Prusse: Waddington, L'acquisition de la couronne royale de Prusse par les Hohenzollern; Cavaignac, Formation de la Prusse contemporaine: Fix, Die Territorialgeschichte des preussischen Staates; Schmoller. Umrisse und Untersuchungen zur Verfassungs-, Verwaltungs- und Wirthschaftsgeschichte besonders des preussischen Staates im XVII und XVIII Jahrh.; A. Tryxell. Gesch. Karls XII (переклад ві шведського). Історія Данії — Allen'а (є французький переклад). Останки феодальних інституцій: Simonnet, Les parléments sous l'ancienne monarchie; Aubert, Le parlement de Paris; див. історії пісцевих парляментів: Floquet i Lainz (Нормандія), Des Marches (Бургундія), Pillot (Фляндрія), Em. Michel (Мец), Brives-Cazes (Бордо) и ин. Історія французького права: Laferrière, Paul Viollet, A. Gautier, Glasson, H. Beaune (Droit contumier), Warnkönig und Stein (Franz. Staats- und Rechtsgeschichte). Англійський парлямент: Lecky, History of England in the XVIII century (Him. nep. Löwe); Mahon, History of England, 1713-1783; Erskine May, Constitutional history of England, 1760 - 1860; Alpheus Todd, Parlamentary government in England (нім. перекл Assmann). Kpin toro: Schaumann, Geschichte der Erwerbung der Krone Gross Britaniens von Seiten des Hauses Hannover. Особиста і громадська свобода в XVIII ст.: факти, про які вгадуєть ся в тому

розділі обговорені в правничій літературі (т. є. в літературі права державного, міжнароднього, церковного, поліцийного, громалського й ин.). Крім того: Hatin, Histoire de la presse en France; Grant, New-papers press; Fox-Bourne, Englisch new-papers; Duboc, Geschichte der englischen Presse; Sachse, Anfänge der Bücherzensur in Deutschland. Apuctoкратія і буржуазія в XVIII ст.: Perrens, La democratie en France au moyen âge; Giraud-Teulon, La royauté et la bourgeoisie; Bardoux, La bourgeoisie française; Ch. Loaundre, La noblesse sous l'ancienne monarchie; Cunningham, The growth of english industrie and commerce; Levi, History of british commerce. Селянські відносини в XVIII ст.: Maine, Des causes de la décadence de la propriété féodale en France et en Angleterre; Н. Карвевъ, Крестьяне и крестьянскій вопрось во Франціи въ последней четверти XVIII в.: Babeau. La vie rurale dans l'ancienne France; A. de Calonne, La vie agricole sous l'ancien régime dans le nord de la France; Knapp, Die Bauernbefreiung und der Ursprung der Lardarbeiter in den älteren Theilen Preussens; K. Grünberg, Die Bauernbefreiung und die Auflösung des gutsherrlich-bäuerlichen Verhältnisses in Böhmen, Mähren, Schlesien; Prothero, Pioneers and Progress of english farmers; К. Marx, Das Kapital; В Мякотинъ, Крестьянскій вопросъ въ Польшів въ эпоху раздѣловъ; Т. Korzon, Wewnetrzne dzieje Polski za St. Augusta. Розпад цехової організації: Levasseur, Histoire des classes ouvrières en France; Babeau, Les artisans et les bourgeois d'autrefois; Funck-Brentano. La question ouvrière sous l'ancien régime; Martin Saint-Léon, Histoire des corporations de métiers depuis leur origine jusqu'a leur suppression en 1791; A. des Cilleuls, Histoire et régime de la grande industrie en France aux XVII et XVIII siècles; Clément Histoire du systeme protecteur en France depuis Colbert. Звявок "старого ладу" в во-

внішньою політикою: Laurent, La politique royale; Sorel, L'Europe et la revolution française; Himly, Histoire de la formation des états de l'Europe centrale; Broglie, Le secret du roi; його Frédéric II et Louis XV.

IX. Характеристика просьвіти XVIII ст. (ст. 156-172. Жерело і загальний характер "просьвіти" XVIII ст.: Загальна література подана при розділі Студіовання історії XVIII ст. Крім того: Picavet, Les idéologues; Th. Jouffroy, Le droit naturel; Faguet, Dix-huitième siècle; E. Scherer, Études sur la littérature au XVIII siècle; Julian Schmidt, Geschichte der französischen Litteratur seit Ludwig XVI. Життє й ідеї Вольтера: Morley, Voltaire; Strauss, Voltaire; Desnoiresterres, Voltaire et la société au XVIII siècle (4 ronn); noro Voltaire et J. J. Rousseau; E. Saigey, Les sciences au XVIII siècle. Physique de Voltaire; також G. Bengesco, Voltaire, bibliographie des ses oeuvres i Quérard, Bibliographie Voltairienne. Монтеске і його політична теорія: Sorel, Montesquieu; J. Schvarcza, Montesquieu und die Verantwortlichkeit der Räthe des Monarchen in England, Aragonien, Ungarn, Siebenbürgen und Schweden; J. Janssen, Montesquieus Theorie von der Dreitheilung der Gewalten im Staate auf ihre Quelle zurückgeführt. Руссо, його характер й ідеї: Moreau, Jean-Jacques Rousseau et le siècle philosophie; Saint-Marc Girardin. J. J. Rousseau, sa vie et ses ouvrages; Brockerhoff, Rousseau's Leben und Werke; Höfding, J. J. Rousseau und seine Philosophie; Fr. Haymann, J. J. Rousseau's Sozialphilosophie; M. Liepmann, Die Rechtsphilosophie des J. J. Rousseau. Дідро й Енцикльопедисти: Крім праць поданих висте (особливо Lange, Geschichte des Materialismus) див.: Cousin, Philosophie sensualiste au XVIII s ; Duprat, Les encyclopédistes; Morley, Diderot et les encyclopédistes; K. Rosenkranz, Diderots Leben und Werke; Scherer, Diderot; Bertrand,

D'Alembert. Політичні науки і суспільні ідеї XVIII ст.: Barni, Histoire des idées morales et politiques en France au XVIII siècle; Henry Michel, L'idée de l'Etat. Essai critique sur l'histoire des théories sociales et politiques en France depuis la révolution (широкий вступ про XVIII ст., де між иньшим обговорюють ся і фівіократи); Beudant, Le droit individuel et l'état; W. Guerrier, L'abbé de Mally, moraliste et politique. Etude sur la doctrine morale du jacobinisme puritain et sur le développement de l'esprit au XVII siècle; Dühring, Kritische Geschichte der Nationaloekonomik und des Socialismus. того в богата література по історії політичної економії у Франції в XVIII ст.; Horn, L'économie politique avant les physiocrates; Kellner, Zur Geschichte der Physiocratie; Lavergue, Les économistes fran-çais du XVIII s. До історії соціяльних наук, крім загальних праць по історії політичної економії, див.: Sudre, Histoire du communisme; Villegardelle, Histoire des idées sociales avant la révolution française; Le Faure, Le socialisme pendant la révolution française; Graham, Socialism new and old; A. Lichtenberg, Le socialisme au XVIII siècle; Ludwig Stein, Die sociale Frage im Lichte der Philosophie; Gumplowicz, Socialismus und Rechtsstaat. Про розвій історичної науки у Франції: G. Monod, Du progrès des études historiques en France depuis le XVI siècle (в Revue historique, т. I), а про історичні погляди XVIII ст.: A. Thierry, Considérations sur l'histoire de France. Відносини публіцистики XVIII ст. до народа: Sugenheim, Geschichte der Aufhebung der Leibeigenschaft und Hörigkeit in Europa; Stein. Die Entwährung in Deutschland, Frankreich und England; Н. Картевъ, Крестьяне и крестьянскій вопросъ въ Польшт въ эпоху раздъловъ; Knapp, Die Bauernbefreiung in den ältesten Theilen Preussens. Антлійські релігійні і політичні inei: Hallam, Introduction to the literature of Eu-

rope in the XVI. XVII and XVIII centuries; Lau rent. La philosophie du XVIII siècle et le christianisme; Lechler, Geschichte des englischen Deismus; Gross, History of the literature of XVIII century. "Просьвіта" XVIII ст. пова Францією: до історії виливу Франції на Европу взагалі див. Honegger, Kritische Geschichte der französischen Kultureinflüsse in den letzten Jahrhunderten; Rambaud (B II Toni розділ Eclat de la civilisation française en XVIII siècle), Sorel і вы. Про французьку літературу пова границии Франції; Sayous, Hist. de la littérature à l'étranger depuis le commencement du XVII siècle. - Le dix-huitième siècle à l'etranger. історії культури і літератури XVIII ст. в Англії і Німеччині див. подані висше праці Геттнера, Стефена, Бідермана й ин. (пор. розділ Студіованнє історії XVIII ст.) а також: Bruno Bauer, Geschichte der Politik, Cultur und Aufklärung des XVIII Jahrhunderts: W. Scherer, Geschichte der deutschen Literatur; Zeller, Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz; J. Schmidt, Geschichte des geistigen Lebens in Deutschland

X. Осьвічений абсолютизм і французька ревоалюція (ст. 173 - 190). Нові праці для історії Німеччини в ту епоху: Wenck, Deutschland vor hundert
Jahren (Politische Meinungen und Stimmungen bei
Ausbruch der Revolutionszeit); Levy-Brühl, L'Allemague depuis Leibnitz. Краї осьвіченого абсолютизму і його репрезентанти: Geffroy, Gustave III et
la cour de France; De Nervo, Gustave III et
Anckarström і ин.; К. Wittich, Struensee; Schäfer,
Geschichte von Portugal (т. V); John Smith, Memoirs of the Marquis of Pombal; Dahr, Pombal,
sein Charakter und seine Politik, 1891. Фридрих II
і пруська політика: Reimann, Neuere Geschichte des
preussischen Staates vom Hubertsburger Frieden bis
zum Wiener Congress (доведена до смерти Фридриха II). Література про самого Фридриха II дуже

велика; всьо, що було писано про нього до 1886 р. (соті роковини його смерти), вичислено в книжці M. Baumgarten, Die Literatur des In- und Auslandes über Friedrich des Grossen. В останиїх роках вийшли важнійші праці: Koser, Friedrich der Grosse, als Kronpriz; Lavisse, La jeunesse du grand Frédéric; K. Bleibtreu, Fr. der Gr. und die Revolution. Політичні ідеї й урядова діяльність Фридриха II: Oeuvres de Frédéric le Grand в трицяти томах (1846-1857). Beheim-Schwarzbach, Friedrich der Grosse als Gründer deutscher Colonien in dem im Jahre 1772 erworbenen Landen; Stadelmann, Fr. d. Gr. in seiner Thätigkeit für den Landbau Preussens; Seidel, Fr. d. Gr. und Volksschule; Ring, Asiatische Handelskompanien Fr. d. Gr.; Schmoller, Die Einführung der frauz. Regie. Державної діяльности Фридриха Вел. тикають ся також праці по історії пруської адміністрації, права, фінансів і ин. Фридрика II як письменника студіовали: Preuss, Fr. d. Gr. als Schriftsteller; Biedermann, Fr. d. Gr. und sein Verhältniss zur Entwickelung des deutschen Geisteslebens; Merkens, Friedrichs des Grossen Philosophie, Religion und Moral; Schulthess, Friedrich und Voltaire in ihren persönnlichen und litterarischen Wechselverhältnisse. Mapia Tepeca і Йосиф II: для епохи Марії Тереси особливо багато вробив Arneth, автор десятьтомової історії її пановання і видавець переписки її й її дітий; також Wolf (Geschichtliche Bilder aus Oesterreich II Bd.: Aus dem Zeitalter des Absolutismus und der Aufklärung. - Hist. Skizzen aus Oesterreich-Ungarn. - Aus dem Hof-Leben Maria-Theresias's. — Oesterreich unter Maria-Theresia, Joseph und Leopold — та остания Онкена). До історії Йосифа ІІ див. монографії Меуnert'a, A. Beer'a, S. Brunner'a, Ritter'a, Jäger'a n Столітні роковини смерти Йосифа II оживили пещо інтерес до його пановання і викликали декілька невеликих праць про нього, в яких найціннійшою в

"Josephina" проф. Вольфа. Йосифінізи і консервативна оповиція: Krones, Ungarn unter Maria-Theresia und Joseph II; Ziglauer, Die politische Reformbewegung in Siebenbürgen in der Zeit Josefs II und Leopolds II; O. Lorenz, Joseph II und die belgische Revolution: J. Delplace. Joseph II et la révolution belge; Hock und Biedermann, Der oesterreichische Staatsrath: Lustkandl, Die Josephinischen Ideen und ihr Erfold; Ritter, Kaiser Joseph II und seine kirch. Reformen: A. Wolf, Die Aufhebung der Klöster in Innerrösterreich. Державна власть і католицька церква в другій половині XVIII ст.: Huber, Der Jesuitenorden; Crétineau-Joly, Clément XIV et les Jésuites. Панование Людовика XV: Lemontey, Histoire de la Régence et de la minorité de Louis XV; Thiers, Histoire de Law; Daire, Economistes financiers au XVIII siècle; A. Jobez, La France sous Louis XV. Тюрго і невдача в його реформани: Droz. Hist. du règne de Louis XVI; Semichon Les réformes sous Louis XVI; Lavergne, Les assemblées provinciales sous Louis XVI; D'Hugues, Essai sur l'administration de Turgot dans la généralité de Limoges: Batbie, Turgot philosophe, économiste et administrateur; Feilbogen, Smith und Turgot. Франція на передодні революції: крім праць Токвіля. Тена, Сореля й ин., поланих висше, і Карвева, Крестьяне и крестьяне вопросъ во Францін въ последней четверти XVIII в., див. Boiteau, Etat de la France en 1789; Raudot, La France avant la révolution; Pisard, La France en 1789; Babeau, La village sous l'ancien régime; noro Paris en 1789; noro Le parlement de Paris à Troye en 1787; Sepet, Préliminaires de la Révolution; Stourm, Les finances de l'ancien régime et de la révolution; A. Vührer, Histoire de la dette publique en France. Скликание тенеральних станів і накази 1789 р.: Laurent et Mavidal, Archives parlementaires; Ārmand Brette, Recueil de documents relatifs à la

convocation des états généraux de 1789; A. Richard, La bibliographie des cahiers de doléances de 1789; Chassin, La génie de la révolution; Poncin, Les cahiers de 1789. Перші місяці революції: див. розд. Студіованне історії XVIII ст. Крів того: Carnot, La révolution française, résume historique; Rambaud, Histoire de la révolution française; Paul Centamaire de 1789. Hist. de la révolution française; Bloss, Geschichte der französischen Revolution; E. Champion, Esprit de la révolution française; Feugère, La révolution française et la critique contemporaine; B. Robidou, Histoire du clergé pendant la révolution française; Gazier, Études sur l'histoire réligieuse de la révolution française; Ravaisson, Les archives de la Bastille; Funck-Brentano, Legendes et archives de la Bastille; G. Bord, La prise de la Bastille et les conséquences de cet événement dans les provinces. Монархія і нація в 1789—1791 pp.: Zinkeisen, Der Jakobiner-Klub. Ein Beitrag zur Geschichte der Parteien und der politischen Sitten im Revolutionszeitalter; Taine, La révolution (r. II n. s. La conquête jacobine); F. A. Aulard, La société des Jacobins; Chalamel, Hist. de la liberté de presse en France depuis 1789; Gallois, Hist, des iournaux de la Révolution; Champfleury, Histoire de la carricature en France pendant la Révolution; Lambert. Les fédérations en Franche-Comté et la fête de la révolution du 14 juillet 1790. Прінципи індивідуальної свободи і народовладства в законодавстві конституанти: Rambaud, Hist. de la civil. contemp.; Ferneuil, Les principes de 1789 et la science sociale; Faustin Hélie, Les constitutions de la France; Duvergier de Hauraune, Histoire du gouvernement parlementaire; Chalamel, Histoire de la liberté en France depuis 1789; A. Bardoux, La bourgeoisie française; Doniol, La féodalité et la révolution française; L. Sciout, Histoire de la constitution civile du clergé et de la persécution révolu-Digitized by Google

tionnaire (4 TONE); Pressensé, L'église et la révolution française; Gazier, Études sur l'histoire religieuse de la révolution française. Жирондисти й Якобінці: Крім вгаданих висше праць Лямартіна, Вателя, Жірардо, Добана, Тена й ин. див.: Mortimer-Fernaux, Histoire de la Terreur; Flery, Les grands terroristes Carrier à Nantes; A. Schmidt, Tableaux de la révolution française. - Recueil des actes du commité du salut public etc. (під ред. Оляра); Compardon, Histoire du tribunal révolutionnaire; noro La révolution du 31 mai et le féderalisme de 1793 ou la France vaincue par la commune de Paris; noro La Terreur; noro Représentats du peuple en mission et la justice révolutionnaire; dans les départemens en l'an II; Eugène Despois, Le vandalisme revolutionnaire (зняттє в Конвенту закилу вандалізму); J. Eckart, Figuren und Ansichten der Pariser Schrekkenszeit (1792 bis 1794); Lorenz Stein, Geschichte der socialen Bewegung in Frankreich; Le Faure. Le socialisme pendant la révolution française; E. Jäger, Die französ. Revolution und die sociale Bewegung. Боротьба партій в конвенті і террор: Chevremont, Jean-Paul Marat; Piazzoli, Marat, l'amico del popolo e la rivoluzione; Robinet, Danton homme d'état; Hamel, Histoire de Robespierre. Знамениті характеристики всїх трьох діячів див. Taine. La Révolution. Зовнішні побіли і внутрішня безсильність Франції в епоху директорії: Michelet, Histoire du XIX siècle (т. I Директорія); D'Hericault. La révolution de thermidor; Thibaudeau, Histoire de la Convention et du Directoire: Barante, Histoire du Directoire; Thureau-Dangin, Royalistes et républicains (тут важна перша частина: La question de monarchie ou de republique 9 thermidor au 18 brumaire); L. Sciout, Le Directoire; Ferraz, Histoire de la philosophie pendant la révolution

## друкарські похибки.

| cmp.:        |     |       |           | за <b>мі</b> сть :       | має бут <b>и:</b>                              |
|--------------|-----|-------|-----------|--------------------------|------------------------------------------------|
| 3.           | 10. | рядок | в долу:   | "Ta",                    | ïï                                             |
| 3.           | 9.  | "     | n         | .11"                     | та                                             |
| 13.          | 12. | n     | в гори:   | перед "sui" додал        | ги: що був                                     |
| 23.          | 18. | "     | в долу:   | в замітних               | 3 8-NX                                         |
| 26.          | 5.  | 'n    | n         | перед "се" додат         | и: 8 у сьвідомости ц <b>ї-</b><br>лих его вляс |
| 26           | 2.  | ,,    | "         | стремління               | с                                              |
| 31.          | 4.  | 'n    | ,,<br>n   | перед "розвавано         | и додати: щоб                                  |
| 36.          | 14. | n     | "         | фактом                   | ф-ам                                           |
| <b>40</b> .  | 20, | "     | n         | "духовенство"            | феодалїви                                      |
| 53.          | 4.  | n     | n         | "уставами"               | ўстановами (= ін <sup>2</sup>                  |
| 56.          | 16. | "     | "         | "свое корисне"           | своекорисне                                    |
| <b>58.</b>   | 7.  | "     | "         | "принцип"                | принципат                                      |
| <b>59.</b>   | 20. | n     | "         | "ортнанізація"           | організація                                    |
| 61.          | 4.  | "     | 8 ropm:   | . преб <b>увала"</b>     | перебувала                                     |
| 68.          | 18. | n     | в долу:   | індеференти <b>змо</b> м | індіферентизмом                                |
| <b>7</b> 2.  | 6.  | n.    | в гори:   | "вплодом"                | плодом                                         |
| 74.          | 3.  | n     | ,,        | по "чоловіком"           | додати:, і                                     |
| 80.          | 8.  | "     | в долу:   | , сполученого"           | сп-ою                                          |
|              | 11. | n     | в гори: ( |                          | We wampe                                       |
| 87.          | 15. | 77    | в долу:∫  | "папства"                | панства                                        |
| 88.          | 18. | 17    | n         | "зробила"                | <b>з</b> робило                                |
| 89.          | 6.  | n     | " l       |                          | пе                                             |
| 90.          | 1.  | n     | 8 гори: ∫ | "почуття"                | n- <b>e</b>                                    |
| 98.          | 2.  | 72    | 27        | "до"                     | що до                                          |
|              | 11. | "     | з долу:   | "XVII—XVIII"             | XII—XIII                                       |
| 109.         | 9.  | 27    | в гори:   | "відносин"               | відносини                                      |
| 113.         | 6.  | n     | n         | "таме"                   | саме                                           |
|              | 14. | n     | n         | "Виявило"                | виявила.                                       |
| <b>15</b> 0. | 17. | n     | n         | "žioro"                  | ΥΥ                                             |
| 165.         | 13. | 27    | в долу:   | "Вважаючи"               | З огляду                                       |
| <b>17</b> 0. | 2.  | 77    | , 27      | "протилежний"            | протилежних                                    |

## Оповістка.

"Україньеко-руська Видавнича Спілка" видала доси отсї книжки:

## В першій серії:

| Ціна в корон                                                                                   | OB12 1       | Ba.I.    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------|
| 1. С. Ковалів. Дезертир і иньші оповіданя                                                      | 1.60         | к.       |
| 2. Іван Франко. Поеми.<br>3. О. Кобилянська. Покора і вныші оповіданя                          | 1.60         | 20       |
| 3. О. Кобилянська. Покора і иньші оповіданя.                                                   | 1.40         | "        |
| 4. Гю де Монасан. Дика пані і иньші оповіданн                                                  | 1.30         | <b>"</b> |
| 4. Гю де Монасан. Дика пант і иньші оповіданя<br>5. І. Франко. Полуйка і ин. борисл. оповіданя | 1.40         | "        |
| 6. Н. Кобринська. Дух часу і иньші оповіданя.                                                  | 1 60         | <i>"</i> |
| 7. Кнут Гамсун. Голод, роман                                                                   | 2.20         | 77       |
| 8. Леся Українка. Думи і мрії. Поевиї                                                          | 1.60         | "        |
| 9. С. Ковалів. Громадські промисловці, опов.                                                   | 1.60         | 77       |
| 10. Уілліям Шекспір. Гамлет, принц данський                                                    | 1.80         | 77       |
| 11. Генрик понтопиндан, 13 хат. Оповіданя .                                                    | 1.40         | 27       |
| 12. Богдан Лепкий. З житя. Оповіданя                                                           | 1.20         | "        |
| 13. Гергарт Гаунтиан. Візник Геншель                                                           | 1.60         | "        |
| 14. М. Коцюбинський. В путах шайтана. Оповід                                                   | 1.60         | 77       |
| 15. У. Шекспір. Приборкана гоструха                                                            | 1.40         | 29       |
| 16. Панас Мирний. Лихі люди                                                                    | 1.40         | "        |
| 17. В. Короленко. Судний день                                                                  | 1.50         | »        |
| 18. У. Шекспір. Макбет                                                                         | 1.60         | ~<br>n∙  |
| 19. К. Гуцков. Урісль Акоста                                                                   | 1.40         | 77       |
| 20. У. Шекспір. Коріолян                                                                       | 1.80         | 27       |
| 21. М. Япків. В царстві сатани                                                                 | 1.60         | <i>"</i> |
| 22. Панас Мирний. Моровенко                                                                    | 0.90         |          |
| 23. Лесь Мартович. Нечитальник.<br>24. М. Копиобинський. По людському,                         | 1.60         | »        |
| 24. М. Копюбинський. По людському,                                                             | 2.00         | 77       |
| 25. В. Оркан. Скапаний сьвіт. прама                                                            | 1:00         | *        |
| 26. Василь Стефаник. Дорога, новелі                                                            | 1.60         | 77       |
| 27. У. Шекспір. Юлій Цезар                                                                     | 1.60         | ••       |
| 28. Л. Толстой. Відроджене, (3 томи) 29. К. Гавлічек-Боровский. Вибір поевий                   | 3.60         | "        |
| 29. К. Гавдічек-Боровский. Вибір поевий                                                        | <b>1·6</b> 0 | 20       |
| 30. Ф. Заревич. Хлопська дитина                                                                | 1.80         | n        |
| 31. I. PPARKO. ROBARE DACCIM                                                                   | 1.60         | 77       |
| 32. У. Шекспір. Антоній і Клеопатра                                                            | 1.80         | -        |
| 33. Е. Тимченко. Калевала.                                                                     | 3.00         |          |
| 34. О. Катренко. Пан Природа і ин. оповіданя                                                   | 1.40         | ,,       |
| 34. О. Катренко. Пан Природа і ин. оповіданя                                                   | 1.60         | "        |
| 36. Іван Франко. Сім казок, новелі                                                             | 1·40         | 'n       |
| 37. Сидір Воробкевич. Над Прутом, поевиї                                                       | 1.60         | "        |
| 38. Уілліям Шекспір. Ромео і Джульста                                                          | 1.80         | 22       |
| 39. <b>К.</b> Сроковський. Оповіданя                                                           | 1.40         | 22       |
| 40. <b>А. Кринський</b> . Пальнове гилля, (3·00)                                               | 2.00         |          |

| 44 O 10 W W W -:- W O-                                                                                                   | 0.00 : TP       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 41. О. Кониський. Молодий вік Макс. Одинця .                                                                             | 2.00 K.         |
| 42. Гю де Монасан. Гория і иньші оповіданя.                                                                              | 1.30 "          |
| 43. В. Кравченко. Будение жите. Оповіданя                                                                                | 2.00 "          |
| 44. Уілліям Шекснір. Король Лір                                                                                          | 1.80 ",         |
| 45. Л. Лукіннович. За Калильну, повість                                                                                  | 3.00            |
| 46. Г. Гайне. Подорож на Гарц                                                                                            | 1.9∩ ″          |
| 47 I dans Reven Consum (Snow 1:90) K own                                                                                 | 1.60            |
| 10 V Wanguin Mine on wine                                                                                                |                 |
| 40. J. Mekchip. Mipa sa Mipy                                                                                             | 1.40 ,          |
| 45. м. кодюоинський. Поединов 1 ин. опов                                                                                 | 2.00 ,          |
| 50. О. Стороженко. Марко проклятий, поема                                                                                | 1.40 "          |
| 51. С. Ковалїв Риболови                                                                                                  | 2.00 "          |
| 52. Марко Вовчок. Народні оповіданя. т. І. (1.60)                                                                        | 2.00 "          |
| 53. П. Мирний. Серед степів. Оповіданя                                                                                   | ય∙∩∩ "          |
| 54. Е. Ярошинська. Перекиньчики                                                                                          | ø.6∩ "          |
| 55. В. Винниченко. Повісти й оповід                                                                                      | 3.00 .          |
| 56 T Manmanny Vumme House                                                                                                |                 |
| 56. Л. Мартович. Хитрий Панько                                                                                           | 1.50            |
| 57. В. Вересаєв. Записки лікаря                                                                                          | 3.00 "          |
| 58. М. Вовчок Народні оповіданя Т. П. (1.60).                                                                            | 2.00 .          |
| 59. М. Горький. Мальва і инші опов                                                                                       | 2.50 ,          |
| 60. М. Дерлипя. Композитор і инші опов                                                                                   | 2.00 "          |
| 61. Ю. Заср. Легенди                                                                                                     | 2.40            |
| 62. А. Чехов. Змора і инь. опов                                                                                          | 2.40 "          |
| 63 H Konnuncina Stori Kampung na Mar and                                                                                 | 1.80 "          |
| 63. <b>Н. Кобринська.</b> Ядзя і Катруся та инь. опов. 64. Д. Лукіянович. Від кривди, повість                            | 2.00 "          |
| оч. д. лукіннович. бід кривди, повість                                                                                   |                 |
| 65. А Чайковский. Оповіданя.                                                                                             | 2.00            |
| 66. Марко Вовчок. Народит оповіданя т. Ш.                                                                                | 3.80 "          |
| 67—68. <b>І.</b> Левицький. Хмари                                                                                        | 4.80 "          |
| 69-70. Е. Золя. Жерміналь                                                                                                | 600 "           |
| 71. О. Маковей. Оповіданя                                                                                                | <b>3</b> ·00 ″, |
| 72. І. Франко. На моні природи                                                                                           | 3.60 "          |
| 73. Кароль Кавцкі. Народність і її початки (0 60)                                                                        | 1.00 "          |
| 74. Фр. Енгельс. Людвік Фаєрбах (0.50)                                                                                   | 0.90 "          |
| 75 de Frederic Housen porter (1.50)                                                                                      | 1.90 .          |
| 75. Фр. Енгелье. Початки родини, (1.50<br>76. III. Сеньобо. Австрия в XIX столттю (0.80                                  | 1.00            |
| 70. ш. сеньосо. Австрия в АІА столітю (СОС)                                                                              | 1.20 ,          |
| 77. В. Будвиновський. Хлопська посілість (2.00 78. К. Флимаріон. Про небо (2.00 79. М. Драгоманів. Переписка (вичерпано) | 2.40            |
| 78. <b>К. Флимаріон.</b> Про небо (2.00)                                                                                 | 2.40 "          |
| 79. М. Драгоманів. Переписка (вичерпано)                                                                                 | . 1.80 ,        |
| 80. C. Степняк. Підземна Росия (3 00)                                                                                    | ) 3.40 🙀        |
| 81. Алріян. Атрарний процес у Лобростанах (1.00)                                                                         | 1.40            |
| 82. Г. Тен. Фільософія штуки (1.00)                                                                                      | 1.40 ,          |
| 82. Г. Тен. Фільософія штуки                                                                                             | 4 00 "          |
| 84 E Chennica Hangigian (1.30)                                                                                           | 1.70            |
| 85 W Koung Hanjang arting aronawing                                                                                      | 2.30 "          |
| 96 В Стофотите Мосетова сконовін                                                                                         | 4.00            |
| от. в. отефаник, мое слово, оповіданя                                                                                    | 400 ,           |
| от. ж. масперо. Старинна історія схід. народів т. і                                                                      | . 2'80 ,        |
| 88. М. Коцюбинський. У грішний сьвіт                                                                                     | 2.00 ,          |
| 89. М. Карсев. Фільософія культурної й соціяльної                                                                        | Í               |
| icropii XIX cr                                                                                                           | 2·80 "          |
| -                                                                                                                        |                 |

90. О. Кобилянська. До сьвіта. Новай і нариси 2.80 В. 91. О. Авдикович. Моя популярність . . . . . 2.60 "92. Е. Фрас. Нарис теольстії (друкуєть ся).

Приготовляють ся до друку або друкують ся: І. Франко, Воа Constrictor; Шірер, Історія Жидів; Б. Лепкий, Оповіданя; Стороженко, Історія середновічних літератур; Рамбо, Історія французької революції; Вундт, Проблеми фільософії.

Книжки під чч. 73—84 друковані в давній другій серії (Науковій Бібліотеції). Цифри в скобках подані за брошуровані примірники.

Крім того можна набувати в Видавничій Спілці отсі видані окремо, або набуті твори:

- 1. АКОРДИ, антольогія української поезиї від смерти Шевченка до найновійших часів під ред. д-ра Ів. Франка, з ілюстраціями Ю. Панкевича, люксусове видане, по ціні 6. 7.50. 8. 8.50 і . . . . . . . . . . . . 10 кор.
- 2. Петербурська Академія Наук у справі знесеня ваборони українського слова. . . . . . . . . . 0 60 К.
  - 3. А. Кримський. Андрій Лаговський, повість 3.00 К.
  - 4. M. Яцків: Огнї горять . . . 2·50 кор.

У другій серії приготовляють ся до друку: П. Вінтерніц, Що знаємо про Індотерманів; Куліш, Листи в хутора; Тен, Нариси; Бесіди про часи козацькі.

Адреса: Львів, ул. Чарнецького, ч. 26.

