

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

KD 54073 COLIAN-LEMOKPATII.

Й. ДИЦГЕН

# KD54073





Digitized by Google

\$200

### № 1. СЕРІЯ НАУКОВО-ФІЛЬОЗОФСЬКА.

ЙОСИФ ДИЦГЕН

## ФІЛЬОЗОФІЯ СОЦІЯЛ - ДЕМОКРАТІЇ

Збірник дрібних фільозовських статей.

Перев. Е. КРУК.



SHAPPE BOSTON, MASS. Ж ВИДАННЕ "ГОЛОСУ ПРАВДИ"
119 East 7th Street. — New York, N. Y.

1919

3 друкарні "Робітника" — 222 Е. 5-th St. N. Y. C.

## KD54073

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY MAY 27 1954

### ВІД ВИДАВНИЦТВА.

"Фільософія Соціяль-демократії" сама по собі — досить

серіозна праця.

В нашій літературі взагалі, а в літературі соціялістичній, тай ще на іміграції спеціяльно, це просто таки рідкість щось таке, що не так часто вже й лучаєть ся.

Наші бо видавці, за увесь час активного життя іміґрації в Америці, не дійшли ще далі як до спромоги видати якусь маленьку, дешевеньку брошурку, чи то оригінальну, чи перевідну.

Серіозну якусь працю, трактуючи справу ширше і глубше, працю, якаб змагала хоч не цілком, то бодай в части вияснити якесь соціяльне явище, не спромоглось досі видати ні одно з

ІСТНУЮЧИХ ВИДАВНИЦТВ.

Нічого, розумієть ся, й казати, що в нас давно вже під тим зглядом відчувається дійсний брак і що раз то все більша потреба заспокоїти той брак. Йдучи отже на зустріч цьому бракови і величезній, особливо останніми часами, так рельєфно вививійся потребі, ми й приступили до видання твору І. Діцґена. Робимо це з тим переконанєм і в тій вірі, що підношена оце, здається, вперве українському читаючому загалові праця — Фільософія Соціяль-Демократії по перше: найде між ним своє місце для поширеня, по друге: заспокоїть ту, віддавна вже помітну жагу глибшого, більше угрунтованого знаня в питанях фільософсько-суспільного характеру, по третє: стане тим пробним камінем, який зазначить наш дальший поступ на поли видавничім.

Що до самої праці, що до її, так-би сказати значіння і до нашого вибору, то ледве чи можна помилитись коли сказати, що як сама праця ніколи не перестаріла, а скорше -- "вічно нова і вічно стара", тоб-то така, що не тратять і не стратить свого значіння і вартости ніколи, так й наш вибір, наша спроба видання іменне цеї, а не іншої серіозної праці, як раз вдачна і на часї.

Про це, зрештою, даємо нагоду судити самим вже читачам.

"ГОЛОС ПРАВДИ."

UKRÄINIAN BOOK STORE

Leverett Streets,

BOSTON, MASS. \*\*\*\*

### НАУКОВИЙ СОЦІЯЛІЗМ.



НАЧНА частина читачів "Volksstaat'а недолюблює довгих стать опертих на наукових підвалинах. Тому я сумніваюсь, чи пропонована мною статя буде підходяча для надрукованя в ньому. Про се най рішає редакція. Але я про шу взяти під увагу те,

чи вже-ж організованє до партії правдивих людий, відданих ділу і спосібних членів дорогою наукових трактатів (розвідок) не має також значіня, як і стремліня до широкого розповсюднюваня ідей пар тії дорогою популярних стать. Потрібно булоб з однаковим старанєм мати на увазі обі ціли. Єсли партія признала той факт, що нас від нещастя може спасти не поправки особистих відносин, а лише грунтовний громадянський переворіт, то з сего виходить, що значить не досить одної поверхової агітації, що ми навпаки, повинні занятись дослідом підвалин, грунтовним дослідом. І так, до діла!

Сучасний соціялізм має комуністичний характер. Соціялізм а комунізм настілько приблизились оден до другого, що ріжниця між ними майже зникла. Колись між цими тенденціями (стремлінями) істнувала приближно такаж ріжниця, яка істнує між лібералізмом а демократією, зі сторони тої, що остатня завше являєся безпосередним вислідом першого. Від всіх других політичних партій комуністичний соціялізм відріжняється грунтовно: нарід може стати свобідним, тільки позбувшись бідности, лишень соціяльним (суспільним) або економічним шляхом. Між сучасними а передними соціялістичними і комуністичними науками ріжниця міститься в слідуючім. Колись основою соціялізму було чувство невдоволеня неправдивим поділом богацтв, а в теперішний час в основу його входить пізнанє історичного розвитку.

Соціялізм і комунізм минувшого часу потрафили лише показати істунючі недобіри і недостачі. Проєкти їх відносно будучого громадянського устрою були фантастичними. Свої ідеї вони розвивали, не приймаючи під увагу нереального світу, неістнуючої громади, — чисто околичною дорогою, значить, вони були примховаті. Сучасний же соціялізм без сумніву є науковим. Як природничі науки не вигадують своїх тверджень, а приходять до них дорогою досліду над реальною дійсностю, так соціялістичні і комуністичні науки теперішнього часу суть не проєкти, а розумінє намацальних матеріяльних фактів. Комуністичний спосіб праці вже й в теперішний час з кождыл днем все більше й більше організуєся буржуазним устроєм. Тілько здобутий продукт праці

ще не віддається працюючому люду. В хліборобстві, рівнож як і в промислі, дрібне господарство приходить до упадку, а його місце займає більше розвинене і сильнійше під ріжними зглядами велике господарство.

Сей факт зазначений історією культури, а не комуністичними соціялістами. Єсли ми під словом праця розуміємо такий промисл, котрий займаєся виробом продуктів для власного вжитку робітника, а під словом промисл — випродукованє предметів на продаж, праця для задоволеня потреб громади, то кождому має бути ясно і понятно, яким робом розвиток промисловий організує працю. На сю фактичну організацію суспільства і опираєся науковий соціялізм.

Науковий соціялізм користає індуктивним (дослідчим) способом, він стоїть на матеріяльнім грунті, не витає в спірітуалістичних (духових) країнах схолястики (мертвого знаня), а оперує в реальному світі. Наше суспільство будучого відріжняється від істнуючого, лише формальними замінами т. є. світ будучини істнує у світі нашого часу так же фактично матеріяльно, як матеріяльно в яйці заключаєся молодий птах. Комуністичний ссціялізм наших днів — ще не о стілько політична партия (хоть він сильно розвинений і під сим зглядом), о скілько наукова школа. І дивним робом, ся інтернаціональна школа — зовсім національного походженя: вона походить від німецької фільозофії. Єсли є хоть трохи правди то сю німецьку науку треба головним робом шукати у фільозофічних світоглядах.

Загально взявши, ці світогляди представляють собою мильну дорогу науки, але разом з тим та-

кож і необхідну дорогу відкрить. Так само як незграбні і неприспособлені рушниці колись у старовину, являлись необхідною переходячою ступеню, до того удосконаленя, котрого вже досягли теперішні пруські рушниці, подібно сему дїється і з метафізичним (надприродним) світоглядом — якогобудь Лейбница, Канта, Фихте або Гегеля. їх світогляд є услівєм або необхідною дорогою до здобутя вже наконець практичного розуміня, що ідея, розум, льогіка або думка результат матеріяльного явища. Суперечка між ідеалізмом а матеріялізмом, між номиналістами (не суть не предложеня, не гадки, але перше всього віруючими в силу розуму), або спірітуалістами з одного боку, а реалістами (практиками), сенсулістами (вразливими) — з другого, про те, чи породив світ ідею чи ідея світ і що з них являєся слідством, а що причиною — ся суперечка складає суть фільозофії.

Розвязанс противоріч між думками а істнованєм, між ідеальним а матеріяльним входить в її задачу. Потвердженє сего погляду я находжу в другій книзі "Unsere Zeit" в статі трактуючій про наркотиків — вина, тютюну, кави, горівки, опіуму і т. д. Вказавши на уживанє наркотичних (отуманюючих) ліків народами всїх часів і на всїх щаблях культури, автор гадає, що походжене сего факту потрібно шукати там, "де знаходиться жерело релігії і фільозофії", — в двойнику нашого істнованя, в божій а разом з тим і звірячій природі чоловіка. Наша богозвіряча природа може бути інакше названа розладом або непорозумінєм між ідеальним а матеріяльним.

Релігійні та фільозофічні науки занимаються

залагодженем сеї противолежности. Фільозофія походить від релігії, против світогляду котрої вона перша повстала. Для релігії ідея — то перше що творить і приводить в рух та порядок матерію. Фільозофія, яко донька теольогії, розуміється, богато чого наслідувала від своєї матери. Історич ний розвиток її — лише після зміни многих поколінь міг дати противорелігійний науковий результат, неопрокинено-вірне розумінє, про те що не світ являєся атрибутом (признакою) духа, а -що наоборет — дух, думка, ідея — є одним з многих атрибутів сего матеріяльного світа. Єсли Гегель і не довів науки до такої висоти, то він до неї на стілько приблизивсь, що двоє з його учеників, Фаєрбах і Маркс, дійшли до вершка-Відмовленєся від старо-світогляду позволило Фаєрбаху сотворити свій красний твір — розгляд релігії, а Марксу воно дало, наконець можність освітити юриспруденцію (право), політику, історичне розумінє і загальну історію культури таким яскравим світлом, котре освітило найглибші Положити кінець спекулятивному спосооснови. бу фільозофії се значить, що дати індуктивному способу повне, безроздільне панованє над всею наукою. Єсли Гербарт, Шопенгайер, Гартман і др. продовжають ще й тепер займатись міркованем і фільозофією, то се просто люди, до болю заняті своїми власними думками, відставші від других і не помічаючі з заду того, що діється в перших рядах. Між тим Маркс, представитель наукового соціялізма, прикладаючи льогічний закон природи і визнаючи безсумнівне значінє індукції досягає красних успіхів в таких гадках знаня, котрі до сеї пори були жертвою спекулятивного

способу. Вже 1670 року Бейкон Варуламський в своїм "Новім Законї" проголосив індуктивний спосіб тою скалою, котра служить засадою сучасного природознавства.

Де діло йде про наглядні явища, сказати-б так про намацальні предмети, там сей матеріяльний спосіб вже давно одержав побіду. Але для того, щоби зовсім позбавити значіня противника - схолястичний, спекулятивний або дедуктивний спосіб, невистарчаючий для практичного успіху; не обходимо побороти його науковим-теоретичним, позитивним, загальним способом. Бокль у своїй знаменитій "Історії Цівілізації в Англії" досить широко пише про ріжницю між дедукцією а індукцією, але з повним нерозумінєм предмета і таким робом виявляє те (в чім і признавсь в попередному слові); що хоть він і грунтовно вивчив німецьку фільозофію, але був не в силі проникнути в ню як слід. Єсли подібний факт трафивсь з теніяльним вченим, то що можна сказати про людий, маючих поверховне образоване? Для них непотрібні спеціяльні знаня, потрібні лише загальні виводи науки. Значить, для того, щоб вияснити наукову засаду соціялізма, мені треба детально застановитись на загальному результаті фільозофії, на примиренім нею противорічу між дедукцією а індукцією. Я тілько при сему боюся, що торжественно оповіщений результат метафізики може шановинм читачам показатись тепер задним числом, загальним місцем і незначним. Для приміру я згадаю про Колюмбуса, котрий раз і на завше доказав яйцем, як то великі винаходи обертаються в геніяльну видумку.

Єсли ми зачинимось в осібну кімнату, щоб там на самоті в глубокіх думах ніби в нутру своєї голови занятись вишукуванєм правдивої дороги, по котрій ми пійдемо завтра, то треба, без сумніву, приняти до відома, що подібне напруженє думок може мати успіх лише тому, що ми до сего хоть і мимо волі внесли в ту кімнату разом з памятию щей свій живий досвід зі світу.

Властиво в сему і заключаєся вся штука фільозофічної теорії або дедукції: вона припускає, що можна добувати пізнанє, розумінє з голови, без матеріялу, між тим як в дійсности ся дедукція є лише несвідомою індукцією, думанєм, аргументацією не без матеріялу, але з непевним і задля сего замотаним матеріялом.

З другого боку індуктивний спосіб відріжняється лише тим, що він дедукує при помочи розуміня, пізнаня.

Закони природознавства — се суть дедукції винайдені людським розумом в спосіб досліду. Спірітуаліст потребує матеріяльного, матеріяліст — духового; ся теза (гадка) виробиена з математичною точностію, є результатом фільозофічної теорії О скілько не ясна ся теза, але досить заглянути в наші періодичні виданя, щоб переконатись, що вона так мало ввійшла в тіло та кров, що не тілько вчені наші журналісти, але й високовчені професори державного права та історіографії бажають виводити свої заключеня й тези не після істнуючого матеріялізму, а з голови, з душі, з совісти, з категоричного імператива та з других подібних нереальних, таємничих, духових сторін. Видвигнені чер-

гово конкретні задачі скрізь розвязуються індуктивним способом після давного матеріялу або за його посередництвом. Але в суперечці з Бісмарком про те, чи сила стоїть на чолі права, чи на відворіть в суперечках з богословами, чи світ сотворив своїх богів, чи боги сотворили світ, чи розум просвітляєся катехізмом, чи природознавством, чи продовжуєся розвиток всесвітної історії, чи вона наближається потроха до страшного суду; в політичних і в економічних питанях, що творить богацтво — капітал чи праця, аристократія чи демократія являєся правдивою формою правліня, чи треба йти по консервативній, націонал-ліберальній або революційній програмі, коротше — в усіх абстрактних питанях фільозофічного та релігійного, політичного та соціяльного характеру наші сучасні герої науки виявляють саму непотрібну трусливість.

Вони вживають добуті з власної голови так звані прінціпи або ідеї, наприклад, ідею справедливости, свободи, божества, істини і т. д. в ролі спробних камнів для спізнаня людських інстітуцій. "Ми — говорить Фридрих Енгельс — представляємо відносини так, як вони суть. Прудон домагається від теперішньої громади, щоб вона перерсдилась не після законів її власного економічного розвитку, а по припису справедливости".

Сучасний соціялізм після свого фільозофічного походженя, стоїть далеко висше. Однодушна в теорії, ся школа твердо і замкненими рядами стоїть против свого розріжненого політичного противника, відбиваючого з права на ліво ріжнородні відтінки. Те, чим для релігійного віруваня

представляється догма непохитної основи, там для науки індуктивного соціялізму являються матеріяльні факти; між тим як політичне толкованє лібералізму так же зрадливе, як і ідеальні понятя, як і ідеї вічної "справедливости" або "свободи", на котрі він числить можливим опиратись.

Основне понятє соціялістичної індукції голосить слідуюче: не ідеальні прінціпи, не відпусти, не національне захопленє, не мрії, не ідеї божества, справедливости або свободи, а матеріяльний інтерес управляє людським світом.

Не гадаючи оплакувати сего факту, ми наоборот, узнаємо його мудрим і необхідним, узнаємо чимсь таким, що здаєть ся, може бути змінено в нашій уяві, але в житю, в дійсности не може бути зміненим ніколи.

Признаючи за матеріяльними інтересами панованс над світом, ми сим ще не відкидаємо інтересів душі, розуму, штуки і науки, всего того, що носить назву ідеалів. Річ йде не про згадані вже протилежности між матеріялістами а ідеалістами, але про їх висшу злуку. Вона знайшлась в пізнаню того, що наука залежить від досліду, ідеальне від матеріяльного, — небесна свобода і справедливість від продукції і розділу земних богацтв. Подібно тому, як в колі потреб самі тілесні потреби одноразово являються і самими конечними, як задоволенє потреб жолудка і тіла суть попередним услівєм до того, щоб можна було подумати про ідеальне, духове чувство, очи, уха і серце, так і в житю народів і партій абстрактне понятє світа і житя знаходиться завше залежним від істнуючого способу добуваня хліба. В народів, живучих воєнною штукою і здобичею — друге небо, друга свобода, друга справедливість в порівнаню з тою, котра була в наших прадідів, які жили скотарством. Так як рицарі і монахи жили не фабричною працею і не гандлювали на базарі, — то їх ідеї їх понятя про право, про добродійність і про честь не були ліберальними ані громадянськими.

Христіяньство перечить сему фактови і твердить, що воно завше при всяких услівях здобуваня средства для свого істнованя незмінно проповідувало свою правду. Єсли воно таким робом старається доказати незалежність духа від : матерії, фільозофії від економії, — то воно забуває про те, як воно завше вміло держати ніс, по вітру. Воно забуває, що любов, котру проповідували його апостоли і батьки церкви, любов та, котра віддає свою одіж — вже не та народна любов з запасами тої одіжи, а та, котра здіймає останню сорочку з жебрака. Ріжним услівям приватної власности відповідають і ріжні форми христіяньства. Невільництво в Злучених Державах було христіяньським і христіяньство — невільництвом. Релігійна реформація XVI столітя не була причиною а слідством того, що вже зробило соціяльне реформаторство. Розвиток мореплавства, відкритє нового світу є свідком тому. I після того вже не потрібно було невільництва. Був сотворений протестантизм, а релігійна діяльність була замінена промисловою діяльностію.

 $\Pi$ о ся матеріялїстична теорія погляду на житє і світ являєся науковою, а не пустою видумкою, виясняєся вповні тілько тодї, коли ми ро-

бимо противний дослід, коли ми для зрозуміня політичних фракцій уживаємо результат. Клубок партійних роздорів розпускається після такого освітленя гладкою, рівною ниткою. Юнкерство мріє про неограничену монархію, тому що неограничена монархія завше симпатизувала з юнкерством, Фабриканти, кулці, орендарі — одним словом, капітал, носить характер ліберальний або констітуційний тому, що констітуціоналізм — керма капіталу, даюча ліберальну окраску (кольор) розмірам процентів промислу наповня-1 юча фабрика працею, — котра користає правом переходу — даюча право гандлярським біржам і акціям і взагалі обороняюча лицарів промислу. Бідак, швець, філістер, дрібний торговець і селяне поперемінно лучаться з февдалами (дідичами), ультрамонтанами (людьми віруючими в папу), або з демократами. Се тому так діється, що маленькому чоловікові з сего боку обіцяють ексномічну поміч против подавляючої конкуренції капіталу. І скрізь такаж сама політика: "Чий хліб жуєш, тому і пісню співаєш".

Крилате слово про політичне лицемірство, котрим частують одна одну парляментарні партії, передано Бісмаркови ренегатами нашого табору, котрих він охочо принимає на послуги. В основі того слова лежить соціялістичне понятє, що чувство дворянства і буржуазії оперте на інтересах кляси дворян (шляхти) і буржуазії, що за ідеальними словами — свобода, поступ, вітчина, ховаєть ся, яко спонукуюча творча причина, матеріяльна користь. Розумієть ся, се робиться несвідомо. Таким робом політичне лицемірство на

шого часу є напів свідоме, напів несвідоме. Многочисленні ідеольоги, принимаючи за чисту монету фрази ідеального підйому ,але не рідко і хитруни, умисно пускають в рух сю монету, щоб зробити при сему вигдне дїло: Ріжні кляси, що відріжняються одна від другої ріжними услівями зарібку і приватної власности, одна за другою стояли на чолі політичного кермованя. Інтерес пануючої кляси завше тимчасово увляєся інтересом мас — такий загальний інтерес культури.

Поки продовжалось таке положенє, пануюча партія була в праві своє власне добро виставляти за загальне. Але розвиток зношує все, а також і право панованя. Як тілько услівя зарібку гинучих клях приходять до непорозуміня з духом часу, оборонці їх стають політичними лицемірами. Без сумніву, що декотрі одиниці можуть піднятись висше клясового пізнаня і віддати справедливість загальному. Таким робом, хоть Сієйс і Мірабо належали до першого стану, але боролись за інтереси третого. Але подібні виїмки служать лише підтвердженєм індуктивного правила, що як в природознавстві, так і в політиці, тілесне являєся завше опередженєм духового.

Без сумніву, може показатись суперечним, що початковим пунктом матеріялістичного способу являєся Гегелівська система, тому що в ній як звісно, "ідея" грає ще більше визначну ролю, нім в якійнебудь другій теоретичній системі. Але Гегелівська ідея повинна і стремить до зреалізованя; значить, вона прдеставляє собою замаскований матеріялізм. Навідворот, реальне в

сій системі появляєся також замаскованим під маскою ідеї або льогічного розуміня.

Йоган Волькельт ще недавно в "Bleatter feur literarische Unterhaltung" сказав: "В наші часи мислителі повинні бути віддані іспиту вогнем дотично їх відносин до емпіричного (досвідного) способу. Але засадничий Гегелівський прінціп як раз не повинен боятись сего іспиту. З його виснову слідує, що природу, як і дух історії, можливо пізнавати лише після даного матеріялу". По дібні проміні правди в ріжнороднім виді зустрічаються в сучасній літературі, але правдиве систематичне переведенє теорії в житє належить лише соціялізмови. Індуктивний спосіб, з фізичних (природних) фактів — виводить заключенє духового напряму.

Поражаюча та спорідненість з соціялістичним поглядом, котра ставить ідеальну уяву залежною від фізичних потреб, а політичне положенє партій від матеріяльних умовин зарібку. Ся наукова дорога знаходиться також в згоді з потребами мас котрі перше всього заняті тілесним, між тим як пануюча кляса опираєся на дедуктивнім прінципі, на упередню не наукову гадку, що духове — вихованє і образованє — повинно бути першим від матеріяльних рішень соціяльного питаня.



### РЕЛІГІЯ СОЦІЯЛ-ДЕМОКРАТІЇ.

Шість проповідей (казань).

("Volksstaat" 1870 - 1875.)



ОРОГІ Громадяне! В тенденціях соціял-демократії міститься матеріял для нової релігії, котра повинна бути зрозуміла не лише душею і серцем, як всї попередні, але і головою — органом,

служачим для принятя науки. Але від инших світських предметів головної роботи соціялдемократія відріжняється тим, що вона в релігійній формі виявляється як діло людського серця. Взагалі цілию релігії є висвободженє пригноблених людських сердець від горя земного житя. До сеї пори вона могла виконувати се лише ідеальним робом заснованим на мріях, показуючи на невидимого бога і на царство, заселене виключно мерцями. Євангеліє теперішного часу обіцяє нам нарешті, що воно реальним, дійсним, намацальним способом відгонить від нас той смуток, котрий наповняє нашу душу. "Бог", т. є. все добре, красне, святе, повинен стати чоловіком, зійти з небес на землю, але не так як колись — релігійним, чудотворним способом,

а природною, земною дорогою. Ми домагаємось Спасителя, ми домагаємось, щоб наше євангеліє Слово Боже, стало тілом. Але воно повинно втілитись не в особі, не в знанім лиці — але ми всі, весь нарід бажає бути Сином Божим.

До сеі пори релігія була ділом пролєтаріяту. навпаки, діло пролєтаріяту ставати реділійним, т. є. ділом, котрому віруючі віддаються всім серцем, всею душею, всіми мріями. Найновійша віра, віра четвертого стану перевертає, подібно науці, в верх дном стару віру, свою попередницю. В протилежність першому ми говоримо тепер: "Стій, сонце і рухайсь, земля"! В старій вірі чоловік служив євангелії, в новій вірі євангеліє істнує длятого, щоб служити чоловікови". Для того, щоб релігія могла висвободити людство не тілько фантастичними, але і плястичним то значить намацальним, робом, для того потрібно, щоб перше всього була висвободжена сама релігія, т. є. щоб вона була вияснена, розгадана або зрозуміла. Євангеліє нового часу вимагає звороту в усім нашім способі думок. Згідно попередному відкритю закон був першим, висшим, вічним, а чоловік — другим. Згідно новому відкритю, чоловік є першим, вічним, а його закон — другим, тимчасовим і змінчивим.

Ми тепер істнуємо не для того, щоби служити закону, а противно ціль закону в тім, щоб служити нам і змінятись після наших потреб. Старий завіт вимагав від нас терпінь і покірливости в муках. Новий завіт вимагає енергії і сили волї, він кладе замість милости творчу діяльність. Стара книга називалась "Вірою в авторітет", нова містить в свому наголовку революційну науку.

Віра а наука, дорогі громадяне, — се дві протилежности, розділяючі Старий і Новий завіт. Той, хто піднявсь до ясного розуміня їх ріжниці, вже починає бути соціял-демократом, хоть би він ще й не дійшов до розуміня політичних або соціяльних висновів. В тому властиво відокремленю віри від науки і лежить, міститься зародок революційного розвитку. Обі вони шукають добра нашого роду, але протилежною дорогою: віра — лише в вірі та фантазії, наука — з тверезим розсудком в реальній дійсности.

Наші противники і фарисеї Старого завіту держаться і гинуть разом з догматом своєї віри; вони не здатні до правдивого відродженя, вони засуджені. А хто стоїть на науковому грунті, той віддає свій осуд фактам; він ученик Нового Євангелія. Противеньство між Старим а Новим завітом, бере свій початок не від соціял-демократії. Воно почалось ще в старому світі, з першою появою наукового житя, знова пробуджаєся з пробудженєм науки на початку нового часу, а в наші часи воно ще більше розростається і уособляєся в наших героях науки. Але зовсім закінчену форму діло приймає лиш в теперішнім робітничім рухові.

Всї попередні рухи були лиш звістунами загального руху, наближаючоїся великої революції, перейми народженя котрої припадають на наш час Грецька культура, християньство, реформації, революція 1789 року, фільозофія і сучасне природознавство — все це робітники; промисл — великий, будівничий; а соціял-демократія — та величава сьвятиня, котру бажають

збудувати народи IX. столітя. Попередня історія людства зібрала матеріял. Тепер треба лиш прокопати землю і заложити підвалини. Праця першої культури, наскількоб дорогоцінна вона не була—представляє собою розкішні арабески (прикраси) в порівнаню з тою грунтовною роботою, котра чекає в будучім.

"Чоловік вільний, єсли навіть він уроджений в кайданах". Неправда! Чоловік вроджений в кайданах а повинен завоювати собі свободу. кайдани. найміцнійші Найтяжчі окови него наложила природа. З першого дня житя свого він бореться з її пригодами. Він примушений силою відіймати від неї їду і одежу. За його плечами природа стоїть з батогом нужди, і весь його маєток залежить від її милости або немилосердя. Релігія могла мати такий великий вплив який вона мала, лише тому, що вона обіцяла висвободити зпід сего гнету. Як довго юдейство сподівалось на прихід царства Месії! "Подивіться на птиць небесних, вони не сіють, не жнуть, Отець небесний годує їх". Піст і молитва — от ті средства, котрі пропонуються христіяньством про тив вродженої безрадности людської. В протягу всїх середних віків з вірою застосовувалась рецепта. Вкінці переконались таки, що вона безкористға. Зявивсь Лютер і проголосив, що релігійне спасенє вже сталося. "Своїм божесыким милосердієм Христос виконав за нас тягар посту і молитви". Всеж якби не перекручувало попівство творів Лютера і хоть сам учитель застановивсь на пів дороги, без сумніву є правдивим те, що після реформації праця наконець починає відживати. Наслідком реформацій було те, що віра

з будня була перенесена на неділю і таким робом очистила місце для праці. З тої пори чоловік, не відмовляючись прямо від небесної теорії починає руководитись новою земною практикою: він працює, збирає земні богацтва і вироблене богацтво наближає до нового Свангелія, до соціяльного висвободженя.

Релігія шильнується і числиться сьвяшенною з таких даених часів, що навіть ті, котрі давно відмовились від віри в Бога, яко особу, від віри в зверхнього хоронителя людського роду, - не хочуть лишитись без релігії. Задля сего, для послуги сим консерваторам, скажемо старе слово для нового діла. І се не лише увага, котру ми робимо марновірству, щоб тим скорше знищити се марновірство, але ся назва оправдуєся також і самим ділом. Між релігіями істнує не більша і не менцы ріжниця, як та, котра істнує між всіма релітіями разом з одного боку і противодемократією другого. релігійною 3 загальне стремлінє — висвободити всіх одно людський рід від земних бід, дати йому можність піднятись до чогось красного, доброго, справедливого, божеського. І тому, що соціяльна демократія наслідує сю загальну ціль вже не фантастичною дорогою, не через уклони, желаня або зітханя, але дорогою громадянської організації умової і мускульної праці, тому можна сказати сьміло, що під даним зглядом соціял-демократія — правдива релігія, одинока церква, ведуча до щастя і добробуту.

Праця - імя Спасителя нашого часу.

Подібно тому, як Христос сотворив велике число прозелітів (ново-навернених), перше чим

срганізувалась його церква, так новий пророк, праця, ділала столітями, перше, ніж для неї теперішний час стало можливим подумати про те, щоб сїсти на трон і взяти в свої руки скиптр (признаку власти). Тепер вона винадгороджена атрибутом (прикметою) богацтва — могучостію і знанєм. Але вона дійшла до сего не непорочною, чудодійною дорогою, — вона вродилась в стражданях, вона виросла серед боротьби, мук і лиха. Хоть властиво вона довела чоловіка до теперішньої культури, хоть властиво вона ви ступає тепер з обіцянкою зовсім висвободити його від неволі і дійсно там десь далеко відкриває перед його очима довго бажану землю Ханаан, але однак і сьогодня ще на її голові лежить терновий вінок нужди, а на її плечах хрест зневаги.

Але залишім сі причти і порівнаня, лишім сю мову. Діло настілько велике і значне само по собі, що воно не потребує містіфікації (прикрих жартів). Діло йде про визволенє людства в самім широкім змісті сего слова. Єсли істнує щобудь сьвяте, то властиво тут ми стоїмо перед самим найсьвятійшим. Се не фетиш (ідол), не образ завіту, не ковчег, не дарохранильниця, а ле дійсне натуральне добро, добро всього людського роду. Се добро або сьвятиня — не наслідок винаходу або відкритя, воно виросло з нагромадженої праці історії. Як з бруду майстерні, з уживаного матеріялу, з поту робітничого родиться новий, красний і блискучий продукт, так і з темноти варварства, в невільництва народів, з несьвідомости, забобонів і нужди, зі знищеня людського тіла і крови — виросло величаве 1 красне, виросло богацтво, осьвічене промінями мудрости або науки.

Се богацтво становить трівкий фундамент для надії соціял-демократії. Наша надія на висвободженє — не релігійний ідеал, вона будована на твердій матеріяльній засаді.

Богацтво нашого часу не в красних дворцях, в котрих живуть високопоставлені особи, не в пишноті одіжи їх, не в золоті і в камінях їх дорогих прикрас, не в масі згромаджених дорогоцінностий виглядаючих з вистав по містах: все це, не виключаючи і монети в грошевих скринях і мішках, становить лише додаток, за котрим кристься дійсне богацтво — скала, на котрій збудована наша надія.

Те, що дає народови право не лише вірити в висвободженє від тисячолїтних мук, але бачити його і енергічно до него стреміти — се чарівно — творча сила, дивна творчість народньої праці. В таємниках підслуханих в природи, у відкритих нами магічних формулах (правилах), при помочи котрих ми примушуєм природу коритись нашим бажаням і винадгороджувати нас своїми дарунками вже майже без жадних зусиль і праці з нашої сторони, в можливости поліпшеня способів і знарядів праці, — от в чім полягає богацтво, котре може доконати те, чого не міг виконати до сієї пори не оден освободитель.

Останнім пунктом, загальною цілию всіх зусиль, всеї боротьби світової історії, всіх міркувань і старань науки — являється свобода чоловіка, завойованє природи під керму його розуму.

Що називається свободою? Чи се не та химера, про котру співають: "Свобода, що в думках держу и", котра в дійсности відома нам по назвиску і по котрій зітхали й томились великі ораторі 48 року, як зітхають підростки за незнаними любками? Але без сумніву, що в висшій степені міщанське розумінє великої сути свободи виказують навіть і ті, хто подібно філістерам (вузкоглядним), розуміють свободу від поліції, або свободу конкуренції в промислі, свободу релітійних, політичних або ще яких будь переконань, або свободу зібрань з товаришами в якому небудь помешканю, або просто навіть під відкритим небом, щоб поговорити над громадянськими справами. Все це лише забавки свободи. Наші ліберали і прогресисти, котрі домагаються тілько сеї дрібниці, вже давно-давним відобрали від народа правдиву суть свободи. Те чим вони володіють і з чого в більшости випадків користають — висвободженє від невільничої праці, від голоду, горя і несьвідомости, увільненє від муки бути перепрацьованою худобиною для "висшюї кляси", — ся властиво свобода і належить до мас, до народа і вона є тою съвятом метою, до котрої покликана робоча сила чоловіка, що стала безконечно богатою.

Без сумніву, що й тепер ще чоловік знаходиться в залежности від природи. Він усунув не всі її перепони. Для культури ще много діла; можна навіть сказати, що її задачі безконечні. Але під одним зглядом ми побідили дракона (ящура): ми знаємо збрую, котрою можливо боротись з ним, ми знаємо спосіб, котрий обертає дику звірину в користну домашню худобину.

Від молитви й терпінь ми прийшли до думань і діла. Результат зміненого таким робом способу відкриває в промислі нові успіхи, душою котрих є завше випродуковуюча сила нашої праці.

Нужда, бувша до сеї пори уділом людського роду, могла бути необхідною тому, що не істнувало такої сили, котра булаб в стані її змягчити. Поки праця народа була так користна, що не могла задоволяти потреби мас, — окремі кляси присвоювати собі привілєй панованя. Припустім, що для розвитку нашої робочої сили, для її мети, для продукції біжучого часу, панованя упривілєйованого стану було необхідним; скажімо, була потрібна експльоатація мас. наколи так, то перенесем лихо минувшини терпеливо і покірно, без гніву і ненависти. Але тим більше справедливі домаганя соціял-демократії тепер, для нинішнього часу. Нарід домагається фактичного висвободженя тому, що тепер для сего ми масмо наконець відповідні услівя. Колись причиною бідацтва, голоду і нужди дуже часто було те, що не ставало поживи. Зовсім не те тепер. В теперішний час, вже в протягу десятиліть робочу силу народа параліжує, наоборот, злишне богацтво, що й помічається в грошевих, промислових та торговельних крізах. Якби там не були переповнені комори, якби не тріщали від товарів магазини, -- нарід голодує і мерзне тому, що насичена продуктами богата кляса не күпус зовсім або купус за дуже низьку ціну його робочу силу. Подивіться на Англію, котра якраз тепер носиться з проєктом нагрузити (наладувати) кораблі своїми голодуючими робітниками і відговти їх на кошта державні заграницю.

Світ перенаселений (слухайте! слухайте!), тому що житєві потреби випродуковуються майже зовсім без труду та зусиль. До сеї пори задачою історичного розвитку було — організувати предприємства, працювати, зберегати, творити богацтва. Для сеї ціли культура могла використовувати чоловіка, яко знаряд. Задача її осягнена, наскілько вона була можлива до осягненя в границях сего невільництва. Тепер конечним є змінити таке положенє: зробити чоловіка цілию, а культуру — средством. Перше средство для продовженя діла розвитку — се свобода народу, його участь в уживаню всіх продуктів. До сеї пори народис богацтво було средством, помагаючим розвитку. Переповненє ринків задержує збут, понижає ціни, воно-ж і причиняєсь до того, що випродуковане, стає дешевим, т. є. вкорочує працю та зусиля, конечні в предприємстві. Вкорочене праці та зусиль надходить більше тоді, коли побільшаються знаряди праці і підчас свобідної конкуренції.

Наслідком сего буває економічне знищенє тих, хто не може витримати конкуренції. Таким робом з розвитком індустрії падає в низ число заможних споживачів. Богацтво, бувше колись средством помагаючим розвитку, стає причиною історичного застою.

Бути може, дорогі слухачі, декотрі з вас скажуть, що я виджу те, чого зовсім нема. Мені заперечать в тім, що о скількоб не було велике богацтво теперішнього часу — воно ще не настілько велике, щоб із-за сего стала індустрія і робітники лишились без роботи. І справді ми видим, що будуються нові фабрики і істну-

ють старі, будуються зелізниці, обробляється поле, відкриваються нові пароплавні лінії, канали і нові ринки. Дійсно правда крисся за химерною протилежностію. Вовк надягає на себе овечу шкіру. Але хто має очи, щоб бачити ними, той бачить загальну тенденцію, не дивлячись на особисті противеньства, той бачить надпродукцію, бачить застій в промислі, не дивлячись на те. що труби фабрик продовжають димитись. Все те, що не йде вперед так скоро, як того вимагає природа — шкандибає. А хто не згодиться з тим, що істнує потреба і сила, котрі можуть подвоїти, потроїти, подесятирити надходячий рух індустрії? Єсли поліпшається хліборобство винаходиться якабудь машина, то всеж в загальнім розвитку маєся застановитись перед питанем відносно споживачів. Від розвязки сего питазалежизь висвободженє людського велике і високе, Воно таке шо всī питаня, стоячи в порядку часу, повинні перед ним замовкнути. Вся стара Европа, — Пруси, Австрія, Ірляндія і Польща, Франція і Росія стоїть мовчки і чекає надходячих подій.

Політичний світ представляє собою лише зсерхність, лише легенький відблиск, відбиток того, що бушує в глибинї історії, на дні народного житя. В кого єсть очи, щоб бачити ними, той бачить, як в протягу десятиліть кождий невеличкий приплив випихаєть ся в двоє сильнійшим відливом. В усіх головних державах Европи всяке політичне завойованє, супроводиться сильною реакцією. Три свободи зміняються цісаризмом, републики — монархіями, бюче через край захопленя — повною апатією. Після ко-

ждої нової ери появляєся новий Бісмарк. Англія висвободжує Ірляндців від державної церкви, а через кілько місяців винадгороджує їх спеціяльним законом, переходячим всякий пруський облоговий стан. Франція на чолі з паном Олівьє переживає дивний рух. Він кріпко стоїть на правій нозі, а лівою так рівнодушно і спокійно ступає вперед і назад, так ніби він стоїть коло прядки часу. Щиро крутиться колесо, але ниток нема ні в Парижи, ні в Льондоні, ні в Мадриді, ні в Неаполі, ні в Берліні, ні в Відні. О ви, короткозорі і бездушні, котрі не можете відмовитись від глупої надії на уміркований органічний прогрес! Хибаж ви не бачите, що всі ваші ліберальні сердечні діла становляться глупотою властиво тому, що на черзі стоїть велике діло соціяльного висвободженя? Хибаж ви не розумієте, що спокою без боротьби не буде, що для того, щоб збудувати — треба перше зруйнувати і т. д.? Не висвободженс ріжних національностий, не увільненє женіцин від мужеського безправства або школи і вихованя, не зниженє податків, не укорочене сталої армії — не одно з всіх сих домагань нашого часу не може бути розвязане, доти доки ще не розбиті кайдани, що приковують робітника до нужди і горя. Історія зупинилась якраз тому, що вона збирає сили для великої катастрофи.

Соціял-демократія живе з вірою в побіду правди, з надією на висвободженє від матеріяльної і від духової неволї, з любовію до рівности людської.

Пестуни дня і щастя, фарисеї та книжники, егоїсти і лицеміри називають нас задля сего хи-

мерниками. Завше істнували щасливі і нещасливі, богаті і бідні, пани і челядь і тому вони, після їх ограниченого нельотічного розуміня, повинні істнувати вічно. Вони не розуміють можности о свободженя тому, що вони не розуміють народу. Нарід -- не купка дармоїдів, що прагнуть насолоди. Замість роскішних забавок висшої фалшивої культури він домагається пляномірного випродукованя достарчаючого "хліб насущний" всім подо статком. Наше царство відріжняється від вашого як небо від землі. І хибаж ваше царство, ниніщний соціяльний устрій, організоване вами сьвідомо, а не інстинктовно в протягу століть? А тепер гляньте на скромні потреби народа і прийміть до відома сучасний продукт його праці, а опісля запитайте, чи не досить вже одного інстинкта, щоб через маючіся вже знаряди праці вести промисл самим вигіднійшим робом, в порівнаню без зусиль і без злишнього труду. Але соціял-демократія — діло не тілько інстинктиктивного чувства, але і умова робота, ясно розуміюча, як і куди вона бажає йти, котра тим і відріжняється від попередної безглуздої господарки, виробляючої без міри і без ціли що вона сьвідомо організує народну господарку.

Сьвідома, пляномірна організація соціяльної праці — от назва так довго ожиданого Спасителя нового часу.

### H.

Розвиваючи далі сю тему, дорогі слухачі, я хочу в коротких словах зсумувати (дати короткий висновок) зміст нашого першого досліду.

Ми відкрили в соціял-демократичному рухові нову форму релігії під тим зглядом, що в него з остатно: одна загальна ціль: висвободженє людства від бідацтва, з котрим воно без допомоги зі сторони примушено булоб розпочати боротьбу в сім сьвіті недолі. Навіть сама віруюча душа може признати за релігійним освободженем тілько духовий успіх. Ріжні поганські боги принимали малу участь в сій духовій роботі. Триличне божество хрстіяньства могло лише тим змягчити нужду народа, що воно учило числити її ту нужду за доброчин. Неможна не признати, що се вчене було свого часу корисне. Коли чоловік не володів ще здібностію, средствами скинути свій хрест, то дух покірливости був тоді не лише божеським бальзамом (пахучою мастію), але і мудрою карою, котра без сумніву, спосібна підготовити його до грунтовної умової роботи, на користь культури. Релігія культивувала дух. Але якуб ціль мала подібна культура, єслиб вона не служила для того, щоб культивувати при помочі духа сучасний реальний світ, матерію? Мені добре звісно, дорогі слухачі, що христіяньство відкидає сю одиноку теперішну земну ціль свого істнованя; мені добре звісно, як воно переконує, що царство його не від світу сего і що задача його полягає на тім, щоби спасати від безсмертя наші душі. Але нам знано, що не завше ми можемо те, чого бажаємо, що не завше ми дійсно робимо те, про що уявляємо ніби робимо. Ми робимо по діл між тим, чим люде суть в своїй уяві і чим вони є в дійсности. А матеріяліст-демократ особливо привик цінити людей не після власної їх опінії про себе, а після реальної дійсности.

Ми осягаємо правдивим, намацальним робом ціли лише при помочи матеріяльної культури, культури матерії. Ми назвали працю спасителем, визволителем людського роду. Наука і ремесло, умова і мускульна робота — лише дві ріжні форми, однакової істоти. Наука а ремесло також як Бог Отець і Бог Син, два предмети і, не дивлячись на се, вони складають одно ціле. Яб назвав, шановні слухачі, сю правду головним догматом демократичної церкви, єслиб було можливо назвати демократію церквою, а мудре розумінє пізнаня догматами. Наука була пустою теорією, котра майже не могла похвалитись ніяким результатом, до тої пори поки вона не прийшла, дорогою досліду до того переконаня, що для мисленя, для студіованя і для розуміня потрібно змислового обєкту (предмету), діла рук, т. є. чувства. Сполука діяльности мозку з чувствами відріжняє природознавство від всїх попередних теоретичних наук. Наука в старовину в більшій степені була теорією і люди старовини думали, що науку можна створити одною головою без участи змислової дійсности. Але той продукт не був наукою. Ремісники старого ча су наоборот, не відріжняли діла рук від голови, і наука сих діяльних дослідувачів перейшла до ремесла майже в цілости з поколіня в поколіне. Подібно тому, як некультурні народи уважають за божество політичний і соціяльний закон, так і у нас прагнучий уклонів, брехливий хлопський світогляд дивить ся на умову працю науки, як на діло висшого порядка, не так як на прислугу, а так як на божка культури.

Задача демократії полягає в тому, щоб не лише прінціпи релігійні, але і наукові забобопи знищити. Люди не повинні дивитись на науку з низу, але вони повинні притягнути єї до себе. Ми повинні з духової праці зробити внаряд для матеріяльної. Таким робом не порушимо . мИ справедливих вимог науки. Дізнана дорогою досліду безрезультатність теоретичного способу і признана безплідність чистого розуму повинні служити стану вчених доказом того, що наука потребує фізичної діяльности чувства. Наоборот для ремісника дивні ревультати новійшого промислу повинні служити доказом того, що ми всї обовязані віддати справедливість за такі успіхи не кому иншому, а сполученю праці з наукою.

Навзаїмне входженє кождої з сих форм праці, одна в другу привело наконець, в протягу століть людство до того пункту, де тепер вже положений перший камінь будучої сьвятині демократії. Він складається з сили нашого матеріяльного промислу, з новійшої індустріяльної продукції. Але нам треба дуже остерегатись розуміти під сим лише духову силу. Гіраця, зібрана до тепер історичним розвитком, комбінується лише з духових або наукових набутків, з чисто-. го знаня, але в більшій мірі з матеріяльного добра, котре являєся конечним узброєнєм сучасної праці. Хоть се добро, маєток або знаряд і належить до приватних осіб, але демокртаії повинно бути відомо, що воно не могло бути сотворене приватним способом. Всі наші матеріяльні богацтва як рівнож і всі внесені в літературу набутки людського духу, могли бути сотворені лише дорогою загальної праці цілих поколінь, держав та народів. Таким робом вони хоть і є приватною власностію, але становлять загальний, громадянський, колєктивний продукт.

Знамениті відкритя і винаходи, сполучені з знаними іменами, належить до сих осіб лише по назві. Фактично вони, як рівно і матеріяльні богацтва, суть результатом громадянської праці, продуктом суспільности. Коли в людях з великими історичними іменами ми бачимо не тільки талановитих керманичів суспільства, але півбожків, то сим ми обовязані варварському погляду, котрий ще й тепер лютує в головах формалістів і невчених педантів (сліпих). Єслиб то певноб якийбудь Колюмбуса другий реплав, імя котрого осталося схованим серед других назв скориставби зібраним матеріялом, средствами та ідеями, щоб винайти дорогу до Америки; необходимі для сего здібности та відвага не являються чимсь то надзвичайним в стані мореплавів. "Без сумніву — говорить Бокль про Джемса Уватта, винахідника першої машини, - він не мігби зробити без своїх попередників того, що він зробив". Теж саме можна сказати однаково як про людей, котрі виділяються з юрби і досягають великих результатів, так і про звичайних смертельників.

Головне покликанє образованя, дорогі громадяне, полягає властиво в тім, щоб все надзвичайне, т. є. все, що без культури здається надзвичайним щоб все те звести на степень чогось такого простого, звичайного, природного або ваконного. Як світські так і релігійні сьвяті і сьвятині повинні впасти для того, щоб могла істнувати одинока, вічна і правдива сьвятиня — гуманність

або людськість. Для того, щоб дійсно наступило бажане братерство, для того, щоб ми ні на кого не дивились з погордою зверху вниз, ми повинні залишити покірливо дивитись на когобудь з низу в верх. Демократ не повинен дивитись на управителя републики зі страхом, як на вибрану висшу і ліпшу особу, подібно селянину, котрий дивиться на попа, як на двоногого Господа Бога. Ми всі вроджені управителями, між тим як управитель тілько припадковий проводар звичайних діл, звичайний завідатель діланя, котрих в гурту зустрічається сотки. Рід Давидів разом з родом Мелхиседека повинні сполучитись в одинокий рід рівноправних громадян.

Вернемось тепер до наужи нашої соціял-демократичної церкви, котра числить зібране богацтво матеріяльне і духове, першим камінем своєї будучої сьвятині і вчить нас вірити, що сей тяжкий камінь положений на місце не без участи окремих правителів або знатних поколінь, але не лише ними, але й за посередництвом занадто тяжкої умової та мускульної праці всего народу.

Підляки і дурні називають се євангеліє простацьким спорівнанєм всіх. Але, хто студіовав наших батьків церкви, той знає, що нинішний поділ на кляси, поділ на великих і малих, добрих а злих, знатних і бідаків, мудрих і дурних дійшов до того, що одиницям дають право, щоб держати в неволі ціле, т. є. масу або нарід Ні, шановні громадяне! Рівність демократії, не фантастична рівність, виключаюча свою протилежність — відміну. Наша людська природа всім нам дала рівну потребу вгамовувати наш голод, за

дягати наше тіло, розвивати всі наші сили. У всіх людей від природи однакове стремлінє провести своє житє в радісній діяльности, без нужди і без неволі. Рівність бажань не змінює тої ріжнині, завдяки котрій кождий з нас винадгороджений силами і таланами зосібна. Значить, як після природи річей фактично злучена і розвязана протилежність між рівностію а відмінами, так і соціяльне житє будучого повинно зробити з людей рівних під зглядом громадянського положеня і значіня, дати їм рівне право на насолоду личного житя, не нищучи при сему ріжниці тої, котра для кождого становить особливі задачі і позволяє кождому спасатись по свому власному способу. Прийшов новий час. Він потребує, изоби ми до його питань підходили з новими ідеями і з новим розумінєм.

Першим і то головним услівєм для сего має бути реформа, зміна попередної ідеї про висшу істоту, зміна понятя про досконалість. До сеї пори ми все високе, першорядне, божеське і дозавше шукали і шанували в будь одному предметі або істоті. В одному місці варвари числили таким якебудь дерево, в другому — золотого бичка, потім розгнівану справедливість. що містилась в громі та блискавиці; христіяне, нарешті, обожествили дух любови. Чомуж сей дух любови зробивсь таким недосконалим? Тому, що божеському духу бракувало ще його протилежности, тіла і крови. Ми тоді лише дамо духу любови тіло і кров, коли почнемо шукати доскональне, велике і висше не в особистім предметі, не в особистій прикметі, не в якійбудь особі, а в громаді, в приналежности

одно другому людей і річей. Ріжні народи і в ріжні часи уважали за висшу істоту ріжні річи: там фізичну силу або військову відвагу, тут самаританське милосердіє або духову силу. Але нічо зосібна не показалось дійсним. Божі прикмети були також переходячі так само, як і боги і як час, котрий вже давно шукає дійсного бога і буде шукати доти, доки не прийде пізнане того, що предмет, рівнож як і люди однаково досконалі і високо -- красні. Я вже чую крик; сретики, т. с. противники нашого євангелія, кричать на твалт відносно такого переступного богозневажництва. Чоловік кляси не може обійтись без увійшовшого в привичку розріжненя між панами а послугачами, між значними а без-вначними, добрими а лихими, для него здається диким те, що криве дерево повинно маги такеж саме зна чінє, як і просте, а осел — таке, як мірошник. Але правдиво говорю я вам: чим мудрійший буде мірошник. тим більше він буде цінити свого осла. Вони обоє, як і всі другі, дуже рівні під зглядом тим, що оден приносить користь для другого, що кождий на своїм місці і свого часу є цінним членом цілого. Отсе і лише се хоче сказати демократична наука про загальну рівність. Illоб зникла загальна чортовина, повинна бути знищена і божественність, котра буває завше перевагою одиничною. Задля сего нічо не повинно бути усунене, все повинно бути поставлене в скинію, щоб воно в належачім місці і в відповідний час після своїх здібностий пронесло користь цілому. Властиво те людство, котре вміє доповняти своїх живих членів оден другого і мертвими предемтами світа, представляє собою

втіленє висшої істоти божої досконалости.

Ми бачимо з сего, дорогі слухачі, що соціял-демократична рівність щось зовсім инакшого, ніж пошляцька, політична рівність, котрою гаша ліберальна партія бажалаб задоволити нарід. Вони хотять політичної рівности, для того, щоб ми ім помогли завести такий устрій, в котрому вони з успіхом моглиб покористуватись нами для охорони і побільшеня свого богацтва. Нашаж рівність навпаки, вона стремить навернуте богацтво хто тому, постепонно в протягу історії натворив його тяжкими зусилями, а властиво — народу. Те що вже є майно — збруя будучої праці. Подібно тому, як служить воно тепер — господарці приватної особи, таким же робом воно повинно служити будучій народній господарці. Се майно не повинно бути "поділене" так, щоб в одного було, а в другого — ні; наслідком такого поділу булоб те, шо немаючий попавби знова в неволю маючого промисловця. Також воно не повинно бути "поділене" і таким робом, щоб кождий діставав рівну його частину і працював, значить сам або "придбав" в спосіб хитрої спекуляції майно свого ближнього. Ні, велика збруя праці не повинна бути "поділена", вона повинна уживатись в товариській згоді і організованій працьовитости; продукт повинен бути поділений і зужитий. Се властиво і є комунізм соціял-демократії.

Поки иле природа була непоборимою судьбою, всемогучим божеством і при помочи богацтва пригноблювала людей, до тої пори одипицям або клясї приходилося віддавати панованє, щоб вони могли бути проводирами. Колишне февдальне і сучасне буржуване невільництво кожде представляє собою крок вперед по дорозї до організації праці. Але тепер наближаєся час коли вже є конечним зробити більший крок, більщий від того, котрий уявили собі недавно відживші протресивні партії. Завдяки завойованій богатій продукції праці нарід дійшов до того моменту, коли він домагаєть ся, щоб зникло всяке продовжене історичного розвитку житя без помочи упривілєйованих проводарів. Свобода, трою буржуазія заманює нарід до боротьби з февдальним дворяньством і з бюрократією, рівність та братерство вихвалювані попами, для того, щоб для панованя попівства звязати нас путами забобонів, — переходить в дійсну свободу, рівність та братерство соціял-демократів.

I так, єсли релігія заключаєся у вірі в неземні або надприродні матеріяльні істоти та сили, у вірі в висших богів та духів, то в демократії нема релігії. Замість єї вона становить пізнанє невистарчалости одинокого, котре для сво єї досконалости вимагає доповненя і зависимости від загального. Культурна людська громада--се властиво та висша істота, в котру ми віримо; на ша надія опираєся на соціял-демократичне перебудованє теперішного суспільства. Тілько вона зро бить можливою ту любов, про котру до сеї пори лише мріли релігійні фанатики. Вперті і ограничені знанем люди, котрі не можуть знайти в собі віри в демократичний розвиток громади, бути може потребують того, щоб переселити свою надію і любов з землі в другий світ. Але демократи відчувають инакше. Для того, щоб для нас дійсно істнувала та втіха, котру вірую-

чий находить в ідеї про бога, схороняючого і обороняючого своїх земних дітей, ми стремимо до загального, котре підчас всякої нужди булоб підпорою безрадности. Ми вимагаємо від суспіль-- ства і завдяки історично придбаному богацтву маємо вимагати, щоб воно нас забезпечило не лище роботою, але і "хлібом насущним", щоб воно годувало голодних, задягало голих, пильнувала хорих, -- одним словом, щоб воно виконувало всі діла любови та милосердія. Ми вимагаємо від громади, щоб вона не лище називалась людською, але щоб і була такою. Замість релітії демкоратія кладе гуманність, котра не буде вже більше полягати на моральних законах, але на тім розуміню, що в соціяльній братерській роботі, в економічній сполуці диться Спаситель, котрий може висвободити нас від втіленого діявола. Сучасним заповітним гріхом, в котрому до сеї пори винувато людство - се егоїзм. Мойсей і пророки, законодателі i проповідники моральности, — всї разом не могли освободити нас від него. "Гріх заліз в наше тіло, як цвях в стіну", — говорить біблія. Ні одно красне слівце, ні одна теорія, ні оден закон не могли знищити сего гріха тому, що весь устрій громади висить на сему цвяху. Буржуазна громада опираєся на егоїстичнім відокремленю між моїм а твоїм, опираєся на соціяльній війні, на конкуренції, на вмілій брехні та експльоатації одних другими.

На закінченє— мораль: вона вимагає— і вся єї засада полягає на цій вимозі, щоб ми погодили противоріча любови і егоїзму, щоб громада побудувала на сій згоді свою конституцію, щоб чоловік подав руку чоловікови і зєднаними силами та працею примусив природу давати нам средства до істнованя. Амінь.

## III.

Шановні слухачі! Перше нім я приступлю до мови про мораль, я бажавби звернути ще вашу увагу на головнійші форми, на головні загальні нариси релігії, я намагаюсь говорити не про христіяньство досібна, але хочу говорити про бсгохвальство взагалі.

Ми знаходимо в релігії зарівно як і в демократії загальне стремлінє до висвободженя. Але ми бачили, що демократія йде дальше в тому напряму, що вона шукає визволеня не в дусі, але за посередництвом людського духу, правдиво кажучи в тілі, в тілесній, матеріяльній дійсности. Потреба висвободженя, страшна нужда перших некультурних людий і є початковою слизино ю тої глибини, з котрої повстала релігія. Тяжке безпомічне і безвихідне положенє в світі горя й бід спонукує чоловіка шукати досконалости і все-могучости в другому місц:, спонукує його вклонятись звірятам, зорам, дереву, блискавиці, вітру, людським особам і тд. Наступний, необхідний дослід, який доказав, що всі сі предмети самі безсильні і безрадні, служить причиною прогресу, завдяки котрому люди стали шукати висшу істоту не в близькім, національнім, а в далекім єстві, живучім високо над хмарами. Пізнати щонебудь точнійше про божество стало тяжше тому, що воно таким робом було віддалене поза границі всякого досліду. Але новітня наука виявивша вже не одну сховану тайну наконець виявила також і тайну релігійну.

"Імучі та образовані", котрих правда і наука обходить лише постілько, поскілько вони допомагають зросту їх богацтв та удержаню їх привілєїв, — сі властиво люди і суть правдивими, ненавидними і ненависними матеріялістами, для котрих нічо не має вартости, окрім егоїстичних потреб жолудкових та тілесних. Звичайно вони говорять, що непотрібно говорити про релігійні предмети, тому що ми про них нічо не можемо говорити. А я, дорогі слухачі, говорю і запевняю вас, що не дивлячись на всю свою неясну та скриту повагу, релітія не могла стеречи себе перед пронирливою наукою, котра ясно зрозуміла і освітила її найглибші основи, всі її таємники. Ми знаємо також докладно про те кого і що з себе представляють Бог і релігія, врідки вони походять і яким робом перестають істнувати; знаємо так, як і те, що 2х2 є 4, або що нема на землі, на небі або в якомубудь другому місці двох сусідних гір без долини.

Пануюча кляса зі своїми сьвідомими і несьвідомости льокаями заінтересована в тім, щоб боротись против тих, хто вмішуєся в релігійні діла тому, що всяке вмішуванє затроює їх насолоду земними скарбами. Таж хто дійсно живе вірою та надією на вічний скарб, котрого ні міль їсть, ні ржа, той повинен тратити густ до недовговічної земної насолоди. Релігійний лібералізм рівно як і політичний, сполучений, звязаний з "майном", з сучасним способом набутку. Дворянство колишнє було вірним другом і прихильником

монахів тому, що їх кухні і потреба наповнялась однаковим робом -- при помочи панщини та десятини. Заможним фірмам теперішнього часу, котрі при помочи визиску процентів з праці других людей -- "заробляють" (та при сему ще так ліберально, т. є. так підло) те, що коштує для них дворова услуга, — сим фірмам в меншій мірі є далеким ортодоксальний проповідник християньської покірливости та уміркованости. Вони відносяться до него з антипатією. Але лібералізм може відноситись до безвіря не більше серіозно, чим до віри. "Богаті і образовані" приречений через світ упривілєйований стан на бридку тепловатість, на той індеферентизм, котрий ані холодний, ані горячий. Їх релігійне масонство, їх протест проти невірства (всяка віра є невірство) не може бути поважним тому, що релігійна дисціпліна народу є могутньою підпорою для їх соціяльного панованя. Єсли вони самі давно вже відкинули віру в Бога, то все-ж вони ще нам проповідують його заповіди: "Віддай Кесарове Кесару", або "Ти не повинен покинути повинуватись начальству, працювати та молитись і терпеливо нести свій хрест". В той же самий час самі вони фактично стараються вилізти на висший щабель всемогучости та богацтва; вони хочуть переконати нас, а бути може що й себе в тому, що вони вірують в того Господа, котрий хоче принизити високо-стоячих, а повисшити незько-стоячих. В безхарактерних людях націонал-ліберальної партії легко знова пізнати релігійних лицарів. Пани володітелі великими промислами разом з своїми наймленими послугачами, якими суть ріжні професори, судії і т. п., мріють не лише про свободу промислу та конкуренції, але і про релігійну свободу. Чоловік може вірити в що він хоче". Але горе тому, хто їх пусті речі прийме за чисту монету! Горе тобі, єсли ти повіриш в свободу від всякої релігії! Правда, "можна належати до групи, де панує релігійна свобода", можна також належати до школи, котра дає свободу віроісповідань. Але, щоб зовсім не належати ні до жадної релігії або до школи без віроісповідань? — "ні, се неможливо, тут кінець всьому! Тут світ замурований"! — Єсли нарід ні в що не буде вірити, то хтож буде шанувати нашу приватну власність, хто буде достарчати для нашої вітчини гарматнє мясо?

Дрібно-буржуазний ремісник, добре помічачий і відчуваючий, що нововведеня в підприємстві шкодять йому, нічого не знає і не бажає знати про наукові винаходи та віддкритя. Теж саме діється і з "заможними та образованими" в ділах релігії. Звичайно вони говорять: єсли навіть і неможливо доказати правдоподібности релігійної, то ще менше можливо доказати противолежність. Тому, що їх інтерес противиться науці, то вони не знають і нічого не хочуть про те знати, що вже пів столітя минуло, як доказано, що всяка релігія — субститут (заступник) людської темноти.

Людський рід володіє дивною особливостию: він в давні часи і в ріжних місцях цінить висше і більше всего зовсім ріжні предмети та прикмети, — він не є, подібно малпам, завше незмінним, але стало вносить в високе та вічне зміну, одним словом, він ділає історію. Історія в нашій

теперішній школі є жалким нарисом, в ній ви найдете великі оповіданя про царів, королів, про великі та малі війни, про згоди між одним а другим царем і т. д., між тим як правдивий та загальний зміст історії є свідком про те, що людський рід, його поколіня та народи представляють живий організм, кожда частина котрого служить цілому, його широкому дальшому розвитку. Ціль або вимога сего розвитку приходять до того, щоб піддати всі маючіся предмети і сили людській потребі, обробити природу внести в світ при помочи нашого руху систему. Сей процес іде постепенно. Ті, котрі студіованем природи та розумінем її богацтв осягнули необходиму покору, з охотою признають, що хоть історичний процес і веде до того, щоб зділати людське пізнанє володітелем світу, але до сеї пори сей процес ще далеко не являєся ділом свідомости. Навпаки, властиво інстинкт, природа матерії, завше спонукав і продовжає спонукати матерію до сталого розвитку. Сей інстинкт довів матерію через епоху вогню та води до народженя першого житя, котре почалось з самих простих ростин та звірят і підноситься все висше та висше до самодіяльного сотвореня людського роду (подробиці дивіться: Лінней Кювпє, Гумбольдт. Ламрік, Ляпель, Царвин і др). Той же самий інстинкт природи, котрий дорогою істогичного розвитку сотворив світ, таким же робом і сотворив світ величавий твір, винагороджений розумом genus homo (генія чоловіка). Як вже сказано, що сей розвиток полягає на тому, щоби зділати зрозумілим для людського розума всі зявища природи і світа, для того, щоб

він свій рід, табори племя, народности та поколїня разом з всіми духовими матеріяльними, винайденими і виробленими богацтвами навчивсь роздивлятись і вживати яко оден колєктивний організм. Все, що тимчасове грало ролю в сему історичному процесі, чи то було яке звіря, чи ростина, звізда, чоловік або закон, завше убожествлялось релігійним чувством. Божеське або те що оцінюється вище всякої міри, так часто змінялось відповідно часу і обставин, що для духу науки повинна була стати очевидною змінливість сьвятого та вічного. Задля сего наука висловлюєся прямо і ясно: все те, що безмірно почитує релігія, в історичній дійсности є цінним лише часами і місцями.

Прихильники релігії чваняться тим, що в всїх народів, в диких як і в цівілізованих, істнує релігія і віра в Бога. Задля сего вони держаться тої думки, що віра в самій природі чоловіка і бажають доказати єї правдивість. Але правдиве лише те, що малосьвідомий чоолвік легковірний і чим він темнійший, тим ще більше непрактич-, ний і некультурний. -В наші часи селяни та женшини майже одинокі прихильники віри. Досить одного згляду, щоб замітити, що істнує неодна а богато релігій, що вірують не в Бога, а в богів. Тому, що світ для чоловіка стає зрозумілим не зразу, а постепенно, то він убожестляє ріжні предмети: сьогодні сенце, завтра місяць, а то пса. як Перси, то кітку, як Египтяне. Але в кінецькінців повинно без сумніву дозріти демократичне пізнанє, що боже все і нічого, що все і нічо приносить цінну послугу. Все, чому вклонялось поганьство на чолі своїх многочисленних богів:

В Бохусї — вину, в Венері — любові і т. д.; все, що цінили Ізраільтяне в своїм Єгові: покаранє, кари, закони; все чому поклоняються христіяне в своїм божестві: втіленє Спасителя, стражданє і смерть за других, безконечна любов та милосердіє призирство до світа, пости та молитви і т. д. і т. д., — все це, шановні слухачі, ми будемо часами і місцями цінити, але ніколи не будемо ми убожествляти всего того.

Не злі предмети, котрим вклоняється релігія, але зла засада релігії, котра не знає міри, ані границь в тім.

Засада релітії полягає в тім, що вона уособляє те явище в житю природи або чоловіка, котре в залежности від часу та обставин набуває велике значінє і що вона се явище виносить при помочи віри на таку височину, на котрій для неї обставин та часу вже не істнує.

Релігійна правда — то природна правда лише повернена лицем назад. Не Бог сотворив чоловіка, але скрізь і завше люди творили по своїй подобі богів. Єсли якомубудь далекому поколіню, винадгородженому розумом, може на місяцю або ще в якомубудь другому місці попадуться кляси нашого духовеньства то воно з них нічого не довідається ні про Бога, ні про небо, але без сумніву, довідається дещо про культурний стан людей, сотворивших і описавших ті річи. Наскілько близький наш час, до того аби можна зовсім відмовитись від релітії, ясно з того не опреділеного понятя, котре він має про Бога та його прикмети. Між тим, як про другі річи знають люде, що вони істнують лише тому, що вони до сего вже знають, що

вони собою представляють; вони хотять бути переконані в істнованю свого бога, нічого не знаючи про те, якої він ознаки, чи має він людський або який инакший вигляд; великий він чи малий, з чорними або голубими очима, мужчина або женщина. І тому, що богослови не можуть дати відповіди на сі питаня, то вони узнають їх матеріялістичними і непристойними. Передові з них вже признали, що все те, що ніби знають їх однодумці про Бога, називаючи його справедливим, всемилостивим, всезнаючим, всемогучим і т. д., — що все те не релігійні, але світські і земні прикмети, котрі ми находимо вже тут внизу, не піднимаючись на небо. Задля сего подібні описи вчені називають "антропоморфічними (людсько образними) т. є. де чоловік перецінює справедливість, він з'ображує справедливого Бога, а там, де він мріє про людське мясо, тим він вгощає й своїх богів. Передові богослови знають про се і задля сего не бажають нічого чути про опис своїх святинь. Але чи не глупо в висшій степені доказувати, що я знаю про щось, що воно істнує тоді, коли я повинен признатись, що мені нічого незвісно про те, де він, який і якого роду. Чим більше ідея про Бога відстала в своїм розвитку, тим воновійша форма релігії, певнійша, чим тим смутнійші і пожалуваня гідні релігійні ідеї. Історичний рзовиток релігії полягає на постепенному єї знищеню.

Релігію, дорогі громадяне, я назвав субститутом людської темноти; тим хотів сказати, що ьона заповнює промежини нашого знаня. Там, де ці промежини великі, релігія також занимає біль-

ще місця. Серед варварських народів щоденні заиятя, соціяльне, громадянське та політичне законодавство — все підлягає божому примусу. Бог Авраама, Ісаака та Якова занимаються самими дрібницями; для него має значінє, скілько разів чоловік вмиваєся, сильна чи слаба запряжена скотина і як вона запряжена з переду чи з заду. Релігія Хінців також заходить в такі подробиці. Цівілізовані народи теперішнього часу віддають Господу Богу лише те, чого вони самі не можуть осягнути, на приклад, творити погоду, лічити таємничі хороби і т. д. Наконець для просьвіченого прогресиста благословенне імя Господне і нічим иншим, як не буквою А, як не початком в азбуці його світогляду. Наколи вже зроблений початок, світ без сумніву й сам по собі продовжає свій поступаючий вперед вірний рух. Все на світі природне, лише початок для сих нехристіянських христіян являєся неприродним, а божим. Вони задля сего не бажають обходитись без віри в істнованє Бога, — без віри, котра як вже доказано висше, має добру ціль — держати в неволі "необразованих". Зі всего, що релігія, нашого прогресивного часу становить в злуці з катехізмом, варта назвати одиноко лише так званий "світовий, моральний порядок.". Але з огляду на те, що релігія вже починає розуміти те, що й мораль також опираєся на звичайнім земнім грунті, то ся ідейна злука стала вже зовсім нетрівкою і неясною.

Як тілько для нас стане зрозумілим те, що мораль повстала не завдяки божим пророцтвам, але що навпаки заповіди божі наказують лише

те, що ще по переду них було моральним; як тілько ми з сего довідаємось, що мораль старша від Предвічного — так сейчас же церковна держава стратить остатний грунт з під ніг. І так кинемо зорсм на релігійне житє колишнього поганьства, коли боги та богині заселяли кождий кутик в природі, кожде деревце і кождий кущ; кинемо зором на початкове христіяньство та на його многочисленні сьвятині та чуда і порівнаємо все те з повною відірваностію від всїх конечних питань сучасної релігії — і тоді кождий повинен буде згодитись з тим положенем, про котре я скажу ще раз, що прогрес або розвиток релігії полягає головним робом на єї упадку. Без сумніву, се звичайна дорога всего на світі. Новонароджений з першого дня свого житя ступає на дорогу, котра веде в могилу. Але, дорогі слухачі, я лише те і хотів сказати про релігію, що вона не с чимсь вічним та божим, а звичайним, переходячим ділом сего світа.

Для умів свобідних від всяких марновірств, самим сильним доводом на користь релітії служить дійсна стройність природи або вселенної. Хто може не признати дивного порядку в природі, гармонік, організацію або пляномірність? Не кажучи вже про безчисленні приміри, не згадуючи про яйця зозулі, зелені, голубі або з крапками, котрі завше по коліру та величині похожі до яєць тих ріжних птахів, котрим вона їх підкладає, на кождому кроці проявляєся загальний розум, користаючий зі всього, що живе та дихає, що повзає та літає: матерією, худобиною, чоловіком лише яко частиною, як доцільним членом цілого. Спеціяльним ділом соціял-демокра-

тії являєся признанє розвитку прогресивної організації не лише в історії природи, але і в історії чоловіка. Здоровий осуд соціял-демократії полягає властиво в тому, що все те, що звичайно числиться непорушимим та вічним — релітія, звичаї та приватна власність — призна-•ться нею не сьвятим виключенем, а звичайною частиною цілого, здібною до розвитку і потребуючою його. Якби то вона не могла помітити того, що в ділах істнує, щось то висше, котрому підлягає одиничне? Але ми задля сего не повинні знова повертати до релігійного та містичного. Дослід навчив нас пізнавати той підводний камінь, о котрий не оден раз розбивавсь розум в своїм стремліню до правди. Вчені назвали його тяжким словом — антропоморфізм. Се некультурний спосіб від котрого так безконечно тяжко відсапнутись, прикладувати до внішного світу міру свого внутрішного "я". Тому, що чоловік держиться своєї ціли по своїй волі і сьвідомо, то й загальну доцільність природи він приписує сству з розумом і волею, сотвореному по його подобі. Там, де вільнодумство вже дуже велике для того, щоб можна було говорити про втіленє божества, всеж не можуть відмовитись від фільозофічиної містики і плетуть небилиці про волю та про понятя несьвідомих предметів, про фільозофії несьвідомого. Не можна заперечити тому фактові, що мертва матерія має живе стремлінє організуватись і що, значить, матеріяльний світ не є мертвим, а живим. Про волю і ціль його можна говорити, стосунково. Сей загальний розум лише в житєдайнім інстинкті здобуває знану органічну ясність, котра знова

таки повного свого розвитку досягає в діяльности людського мозку, в нашім пізнаню. Як не можна присмерок, скількоб в них не було сьвітла, назвати ясним днем, так і істнуючі поза чоловіком доцільність, воля, понятє або розум природи не заслугують на сі назви. Єсли висше позволив собі, шановні громадяне, говорити про них, то се було зроблено мною, лише для того, щоб діскредитувати (позбавити кредиту імени) сей спосіб виразів. Без сумніву, що в природі істнує розум. Инакше якби міг появитись на світ природничою дорогою без вмішуваняся релігії винадгороджений розумом чоловік? Хто признає твором природи розум, той не може признати систематичности та доцільности природі. І всеж розум чоловіка — одинокий розум. Так, не можна назвати розумом той розум, котрий проявляєся в рухові звізд, в яйцях зозулі, в будові пчільних комірок або в головах малп та муравлів: сієї назви заслугує лише висша проява його, лише пізнанє, ум або розум.

Наш розум — висша духова істота. Але не бійтесь, уважні слухачі, того, що він повинен бути піднесений на висоту релігійного божества. В реальнім змісті високий а низький, означає лише більше або менше організований. Чим менше самостійні части предмета, чим більше вони функціонують яко органи, чим сильнійше їх стремлінє лучитись в одно ціле, чим дужше ріжниться сполука сего цілого з другим, тим висше те місце, котре воно займає в природі. Наше пізнанє загальний центральний орган, універсальне средство сполуки. Але воно являється тим, що воно єсть, не само по собі, як Господь Бог, але по

демократичному звичаю, воно є лише контактом (звязею) в сполуці з другими річами. Вчені подібно Фогту богато прямо й поперек толкують про повне та частичну ріжницю, про те, чи люде та малпи представляють сбоою дві відріжняючихся одна від другої відміни чи дві зовсім відмінних породи. Між тим льогіка розуму, давно відкрила, що істнує лише оден рід, а властиво — земні предмети; а все решта — лише ріжні відміни його. Сьвідоме і несьвідоме, ростини і звірята, добро та зло, всі відміни, всі противоріча світу повинні бути признаними ріжни ми формами одної і тої самої істоти, котрі постепенно переходять одна в другу, в боротьбі за істнованс завше ворогують одна против другої і завше обновлюються і удосконалюються в спосіб природничого добіру. Від початкового хаосу світ дорогою розвитку дійшов до сотвореня винадгородженого розумом чоловіка, котрого чекає тепер обовязок приємний і можливість посунуту вперед дальший протрес нашого в порівнаню ше хаотичного світу, студіюючи та організуючи його сили.

В часи несьвідомого виконаня сеї місії люди відносились до складаючих епохи інстітуцій з релігійним чувством: до кішки Египтянина, до пса Перса, до закона Юдея, до людскости христіянина і т. д. Там, де чоловік відноситься сьвідомо до своєї задачі, де він признає себе неограниченим організатором, місце релігії заступає противо-релігійна соціял-демократія.

## IV.

Властиво кажучи, я поводжусь якось по попів

ськи, глупо, звертаючись до шановних товаришів по партії з високої катедри. Катедри, христіянство, релігія — все це предмети і назви, з котрими звязано стілько зла, що щирому чоловікови повинно бути неприємно входити з ними в якібудь відносини. Однак, для того, щоб зовсїм усунути всї напасти, конче до них підійти найблизше. Конче треба обняти того противника, котрого збираєшся викинути з святинї; така діялєктика (штука розмови) отця.

Дуже часто ми видимо, що в історичному розвитку предмети обертаються в другі предмети удержуючи свої перші назви. Таким робом змінені нові предмети видаються темняку незмінно старими. Се відноситься безпосередно до релітії, христіяньства і до катедри. Сей консервативний спосіб вносить VМИ підлий В Часами я лапаю і товаришів по партії. Вони говорять: Христос був соціялістом. Соціялізм а христіяньство так суть ріжні, як день а ніч. Правда вони де в чім годяться. Але з чим не годяться? Що не стосуєть ся? День і ніч вповні східні в тім, що вони суть частиною загального часу. Діявол а архангел хоть в першого чорна, а в другого біла скіра, знова таки дуже похожі оден на другого тим, що в кождого з них є скіра. Особлива здібність нашого розуму полягає в тім, що він у всяких ріжноманітностях находить щось спільне. Якби богато не було спільного між христіяньством а соціялізмом, але той, хто христіянина переробить в соціяліста, заслугує назви шкідливого чоловіка, вносячого мішанину в понятя. Не досить знати, що є між предметами спільним, — повинно бути також зрозуміла і істнуюча між ними ріжниця. Предметом наших дослідів повинно бути не те, що с загального між соціялістами а христіянами, але іх відміни.

Недавно христіяньство назвали невільничою релігією. І дійсно, для него се сама підходяча назва. Без сумніву, що всяка релігія є невільничою, а христіянська — сама невільнича з всіх невільничих релігій. Візьмем христіянське слово з вулиці. На моїй дорозі стоїть хрест з підписом: "Будь милосердним всемилостивий Спасе!

Пресвята Маріє моли Бога за нас"! В сих словах міститься безмірна нікчемність христіяньської покірливости і хто таким робом всю свою надію покладає на жалість та ласку — той дійсно нікчемне сотворінє. Чоловік, віруючий в всемогучого Бога, безперечно підлягаючий волі і власти природи і тілько скіглячий в пізнаню свого безсиля та просячий милосердія, не може бути користним чоловіком, членом нашої сучасної громади. Єсли христіяне теперішного часу — другі люде, єсли вони сьміло дивляться в очі непогоді, котру посилатють на них більше могучі сили і стараються тепер знищити зло, то вони сим доказують про своє відлученєся від віри. Хоть христіяне стережуть своєї віри, своїх книг та пісень, своїх благочестивих душевних терпінь, але по своїх ділах та поступках вони суть правдивими противниками христіяньства. Ми вільні від релігії демократи, бажаємо ранійше представляти положене річей. Узброєні знанєм га волею, в теорії і на практиці, ми бажаємо бути енергічними противниками благочестивої овечої покірливости.

Чоловік не може відкинути злу привичку, котра увійшла в його тіло і кров, зберегати вічно те, з чого він колись при певних обставинах користав. Користолюбива підлота, не бажаюча мислити старається не признати, помирити, замняти протилежність між христіянським призирством світу і житєрадісним настроєм, володіючим теперішним часом. Христіяньство вимагає відречися від всього, між тим як тепер вимагаєся енергічна робота для задоволеня наших матеріяльних потреб та нужд.

прикмета христіянина полягає Головна надії на Бога, а для успішної праці потрібна пряма протилежність — самонадійність; хто осьмілюється вложити христіяньству поученє: "надійся на Бога, але не закопуй в землю свого талану", і хоче сим доказати, що праця не противорічить христіяньству, а міститься в його вченю, той нікчемний софіст (крутій). Христіянська праця безконечно ріжниться від сучасної теперішної праці. Христіянин працює для неба, щоб морити та мучити тіло і коов, вбивати красні бажаня. І єсли він трудиться за хліб та иншу поживу, то та пожива повинна служити йому і служить для продовженя мук на сій землі, щоб таким робом він міг стати достойним правдивого вічного житя. "Ненавидячі свого житя на сему світі бережуть його для вічного Иоан, 12, 25). Прославлена вічність — ціль христіянина, щоденний світ — ціль мудрого чоло-Rika.

Доктор теольогії Данієль Шенкель з Гайзельберга стає против твердженя, що христіяньство полягає головним робом — на запереченю світа.

"Яким робом — викликує він — світ може числитись христіяньством недостойним, а навіть неможливим місцем для релігії, той світ, про котрий говорить четвертий євенгелист: і возлюбив Господь світ і послав в него свого Сина Єдинороднаго і т. д."?! Хибаж колишні христіяне хотіли відійти від світу? Хиба воні не ждали, що до них, в виді побідоносного та признаного царя, опуститься Христос і перемінить тодішний тяжкий лад на ліпший, але всеж не земний лад?" Так говорить софіст і резонер (балакун), занятий не змістом сказаного, а лише тим, щоби прикрасити своє половижате вільнодумство та свою трудність гучним імям релігії та христіяньства. Або бути може стремлячись одурити других, він наконець одурив сам себе? Хибаж він не знає, що в христіяньстві два світи - оден чорний, а другий білий? Красний, величавий світ дійсности христіянин помалював на темно. Для него його красота — спокуса діявола, його праця — проклять, його любов — гріховна похіть, тіло — тягар, "вонючий клубок червей". Білий світ христіянської уяви полягає на сій темній дійсности, як зачарований лицар в дикім звірі. Щоб освободити нас від сего світа, Господь післав свого Сина, котрий веде нас в райський христіянський світ. Сей світ подібно желізним деревнякам, складається з рухової матерії. Гого самиї і самички не мають полу, їх тіла не мають ваги, їх праця не коштує ніяких зусиль. "Ангели готовлять блаженьство без тіла". Безсумніву колишні христіяне бажали віджити зі сего світу. Вони кождої днини і години ожидали

верненя Господа, сьвітопредставленя і Страшно го Суду. "Моє царство не від світу сего".

Але фантастичне визволенє принесене христіяньством бажаюче лічити стражданя світа не енергічною роботою, а вірою та надією, не могло, зрозуміло, на довго задушити мудру потребу матеріяльної насолоди житєм. Єретики, реформатори та протестанти, німецькі і перші католики, любителі просьвіти та свобідні общини Фрошамер і Шенкель -- всі вони більше менше помагали побіді зафарбованій в чорний колір правди над вимальованою набіло брехнею релігійної фантазії. Під сим зглядом ми, соціялісти годимось з "протресом". Ми не повинні лише оправдувати боягузство показуюче відірванність від віри правдивим христіяньством і, консеквентно не бажаюче відказатись від назви. Конечним є підірвати довірє до назви, щоб положити кінець ділу.

На скілько дволична буржуазна народна господарка і буржуазна свобода, рівність та братерство, на стілько дволична і релігія капіталістів. Вигодовані буржуї продовжають звичайну штуку монахів, з товстим животом розигруючих призирство до світа. Найсмішнійше те, що прогресист оставсь під сим зглядом від монаха, а се тому, що він навіть не признає свого релігійного бідацтва. Безцьвітне та глупе христіяньство сучасних поганців в кінець кінців ще має претенсії на те, щоби його числили сучасним, правдивим і справедливим. Клясичні (взірцеві) христіяне, калєндарні святі, дійсно відносились з призирством до їдла і світу: вони жили в келях, носили волосяниці, мучили своє тіло і годували його корінями та травами. Житє їх було доказом слідуючого вченя: "Бог є дух і хто хоче поклонятися йому"... і т. д. Наші теперішні хрестоносці відкривають відворотну сторону, де написано що: "Він став тілом і жив серед нас". Безсумніву, що з самого початку в христіянській науці був зародок дволичности; бузаложена противорічива непослідовність ла Апостоли та батьки церкви часами роблять деякі уступки. Вони вчать, як треба виганяти похіть женячкою, сатану — Веєльзевулом. То великою добродійностію суть пости і молитви, то знова говорять: "Господу невгодний вид чиїхсь то костей". Так як не можна обійти природи річей, так зовсїм чоловіка перенести як неможливо на небо, то христіяньство не може вповні ігнорувати насолоду житєм і задля сего воно необхідно повинно приспособлятись до обставин. Але пронирливому демократови сі дерева не помішають зобачити ліс. Христіянський ліс лежить в долині смутку і називаєся — відреченєся на землі і цукровий горох в небі.

Вченнє, котре в протягу століть панувало над народом і над цілими частинами світу, б'єзсумніву має своє історичне значінє. Зле лише те, що се вченнє родившись тихо в яслах, бажає панувати вічно. Що в христіяньстві є вічно правдивим, як наприклад — любов до всього людства, для котрої не істнує народностней, любов до всього людства, — того не бажає відкидати соціял-демократія. Навпаки, вона твердо держиться сего, хоть цілий світ і стає завдяки французоїству, канібалістичним (людоїдом). Вона бажає репрезентувати лише просту звичайну

правду, як се робить христіяньство і взагалі релігія.

Тут, дорогі слухачі, кажучи про ріжницю між релігійною а звичайною правдою, ми дійшли до того розділу, котрий грунтовно відокремлює соціяліста від христіянина. Для поясненя сего я попрошу особливої уваги.

Правда с правдою, без сумніву! Але в релігійній формі правда односторонна, обмежена, нетерпляча. Візьмем для приміра заповідь про любов до ближнього. Се — вічна правда, т. є се закон людської потреби, під впливом котрої чоло вік належить до чоолвіка. Згромадженє — в природі чоловіка; люди повинні любити оден другого, а де вони не розуміють сего, там вони не розуміють загального щастя. Але там, де релігія говорить: ти повинен любити ближнього, як самого себе, -- там вона в фантастичнім пориві приводить сю заповідь до того, що вона тратить всякий зміст та значінє. Єсли бють його по правій щоці, то він підставляє ліву. Єсли він проповідує любов, то виключає протилежність — ненависть. Таким робом христіянська любов стає "овечим хвостиком". Соціялізм, противно, він не лише проповідує братерство, але і основуєся на нім. Але проти-релігійна мудра любов до ближнього вміє ставити собі границі, вона не переступає своєї ціли, не відкидає своєї протилежности ненависти, а признає її як за конечну іноді і значить, за конечне средство. Ми також бажаємо любити ворога ділати добро ненавидячому нас, але - лише тоді, коли наш ворог обезсилений лежить на землі. А поки що, то ми деклямуємо раsoм з Герветом:

Любов не може волі дати, Не може дать спасеня. Так, ненависть, свій суд зверши, Розбий кайдани мученя! Поки живем, боротись ми Зі злом не перестанем; Досить уже любили ми, Ми ненавидить станем!

2.

Ми зупинились на ріжниці між сьвітською, звичайною, а релігійною правдою. Для того, щоб Ізраіліт не ходив невмитим, Мойсей чистоту зробив для него законом. Що чистота — конечна, се звичайна правда. В релігійній формі ся правда, звязана з часом, місцем та числом. Вона наказує, коли, де і кілько разів ти повинен вмиватись. Релігійна правда — се припис, котрий звязує; свобідна світська наука і свобідне вмиванє очистить ліпше нім приписані. В науці пороштинка в повітру має такеж значінє, як і космічне (світле) зоряне небо. Як наука не допускає поділу на достойне і недостойне, так і наукова житева мудрість не терпить поділу на добре і зле. Всі предмети та прикмети, чисте і нечисте, любов і ненависть, насолода і відреченєся — все це більше менше користне та пожиточне, єсли його вживати в відповідний час та серед відповідних обставин. Наукова свобода, даюча чоловіку для послуги всі предмети та прикмети, зовсім противорелігійна. Релігійна правда полягає в тому, що вона не природничою дорогою підносить попід небеса якубудь просту природну прикмету, вихоплює її з живого, житєвого колеса і примушує застоюватись в своїм болотї.

I так, шановні товариші, прикладуючи до звичайної правди опреділенє "наукова", я згадую сим про те, що таким робом науковою правдою ми називаємо світську або звичайну. Необхідна ясність в сему розділі тому, що попівство серіозно пробус дати поміч релігійному. Миб скоро покінчили діло з відкритими забобонами, сслиб не ті промежини в науці, котрі роздвоюють її і позволяють в ті роздвоїни та промежини класти яйця. Таким місцем є головним робом теорія пізнаня, нерозумінє людського розуму. Подібно тому, як жителя Ляпляндії та Вогненної Землі лякають могутні явища природні, так і чудо нашого внутрішного умового процесу гне професора в баранячий ріг забобонів. Найпросвіченійші мислителі, котрі вже освободились від назв "релігія" та "христіянин", все ще ніяк не вийдуть з пропасти релігійної темноти, поки для них не стане ясним розділ між релігійною а світською правдами, поки для них орган правди, здібність до розуміня є чимсь неясним. Після того, як наука матеріялізувала все небесне, професорам лишалося лише сти до неба свою професію, науку. По їх думакадемічна наука є другого роду, другого походженя, чим прим. наука селянина, маляра або цьвяхороба. Наукова агрікультура (хліборобство) відріжняється від звичайної селянської господарки лише тим, що її засади та пізнанє законів природи далеко більші і ширші. Згідно з сим і наука професора є тим самим, що і сьвідомість простого звичайного робітника. В крайнім випадку, вони відріжняються на стілько, на скілько мальтер стручкових овочів відріжняється від чвєрти гороху. Потрібно зрозуміти глупоту ріжнирі між аристократичною наукою і самим звичайним людським розумом, щоб з корінєм вирвыти ганебне забобоньство, котре криєся в вірі в аристократію духа.

Правда, наші противники лають демократів, котрі нідводять все під одну міру і котрі бажають навіть задушити духове першеньство. Але наша суперечка з лицарами духа також мало відноситься до духу, котрим вони чваняться, так мало, як мало перша боротьба з дворяньством відносилась до славних предків, котрими гордилось Тоді як і тепер пересудними суть матеріяльні привілєї, при помочи котрих аристократичні розбійники та академічні чорнильні душі присвоюють собі не належачу до них більшу частину наших продуктів. З тої пори як признано невідповідним при помочи насильства здирати робочий нарід для твореня богацтва, вчені тілохоронителі властителів ошукують чудесами умової праці. Висока та дохідна посада професора, як рівно і дохід фабриканта, оправдуються тим, що умова праця стоїть далеко висше фізичної праці і що духова праця приносить користи далеко більші від праці фізичної I тому, що ми соціял-демократи, зі зневагою відносимось до таких претенсій, то нас обвиновачують в "зневазі по науки і штуки". Ми всею душею зневажаємо "ідеальні користи", в устах дипльомованих любителів, котрі в наші часи ошукують нарід роздутим ідеалізмом так само, як ошукували його колись поганські "жерці" своїми першими пізнанями природи. Новійша дуалістична віра в духовий, науковий та моральний світ, стоячий висше другого світу і готовлячийся панувати над ним — се такаж сама зневага, підогріта, спекулятивна віра в земнім і забобоннім світі. Професори відчуваючі потребу релітії, обертають царство боже на царство наукового духа. Як антіподом Бога є діявол, так і антіподом попа, займаючого професорську катедру є матеріяліст.

Матеріялістичний світогляд істнує стільки-ж часу, як релігійне невірство. В нашім столітю оба вони від початкової неясности з трудом досягли наукових засад. А з сим не можуть згодитись академічні вчені тому, що висновки матеріялізму на користь демократії небезпечні для їх дорогоцінного соціяльного положеня. Фаєрбах говорить: "Характеристична признака професора фільозофії та, що він не фільозоф; і на відворіт, характеристична признака фільозофа, що він не професор фільозофії". Але тепер ми пійшли ще дальше. Не лише фільозофія, а наука взагалі лишила своїх офіціяльних представителів позаду віть там, де катедри занимають правдиві матеріялістичні вчені, до них прилип науковий релігійний спосіб думаня подібно останку ідеалізму. Додамо ще, що як одна ластівка не робить ще весни, так і дійсна вченість одного професора не може змити плями, котра грязнить всі спеціяльности. Перше, коли культурна місія (післанництво) була поручена буржуазії та єї монархам, побудовані ними академії ще могли бути дійсними сівачами вчености. Але за сей час історія рухнулась по дорозі прогресу і боротьба за культуру перейшла до четвортого стану останнього, низшої кляси народа. Не дивлячись на се, стара відживаюча власть безпримінно хоче вдержатись на старім місті і їй повинні давати поміч в сему ділі особи, занимаючі висо ке громадянське положенє; зрозуміло, що таким робом "свобідна наука" наших академій переходить на платного оборонця сієї власти.

Соціялістичне стремлінє до справедливого, підходячого до потреб народа розділу господарських продуктів потребує демократії, магається політичного панованя народа і не терпить панованя шайки претендуючої на умову зверхність та захоплюючу собі богацтва. Шоб можна було показати мудрі границі сему підлому використовуваню необхідно ясно собі vявити відносини між матерією а духом. Наслідком сего фільозофія і є ділом, котре близько дотикається робітничого стану. Але сим, шановні товариші, я зовсім не хочу сказати, що тепер кождий робітник повинен стати фільозофом та студіовати відносини між ідеєю а матерією. Ссли ми всі імо хліб, то се ще не значить, що ми всі повинні вміти молоти і печи. Але не менше від мукомелів та пекарів необходимі для робочої кляси також і вчені дослідники, котрі вишукувалиб таємничі дороги ріжних жерців Ваала і відкривалиб їх хитрощі. Великого значіня умова праця дуже часто ще не признається робітниками, занятими фізичною роботою. Вірний інстинкт показує їм на подаючих тон тенералів науки нашого буржуазного часу, як на природних противників своїх. Вони видять, як опираючись на закон, під видом умової праці, практикується засовуванє рук в чужі кишені. Задля сего дуже легко пояснити їх нахил низько цінити умову працю і дуже високо — фізичну. Конче ділапроти такого ординарного матеріялізму. Фізична сила, матеріяльна зверхність, завше були перевагою робочих кляс народа. Завдяки недостатку умового розвитку вони позволяли до сеї пори себе атакувати. Еманципація робочої кляси потребує, щоби вона вповні володіла наукою нашого столітя. Чувства невдоволеня, відносно несправедливостей, від котрих ми терпимо, не дивлячись на те, що ми переходимо своїх противників численною та фізичною силою, всеж не досить для нашого визволеня; нам повинні прийти на поміч збруї розуму. Серед ріжних пізнань сего складу — теорія пізнаня або теорія знаня т. є. розуміня наукового способу думаня, сполучує універсальну збрую против релігійної віри, котра прожене її з останнього найбільше скритого місця.

Віра в богів та півбогів, в Мойсея та пророків, віра в папу, в біблію, в царя, його Бісмарків та заряд, — одним словом, віра в авторітет зовсім нищиться наукою про духа. Поки ми не знаємо, яким робом і звідки походить вчена мудрість, ми завше підлягаємо неприємности бути опуканими. Ясне пізнанє, яким робом фабрикуються части думок, ставить нас теоритично на точку погляду независнму від богів, книг та людей. Тому, що ся наука нищить дуалізм (віру в дві противні сили), узнаючий дух і матерію, то вона лишає перший розділ на управляючих і підданих, на угнітаючих та пригноблених його останньої теоретичної підпори.

Тут не місце детально, дидактично (в спосіб науковий) пояснювати членам партії поученє про духа. Я лише бажаю привести декілька його головних положень, найяснійших і неопрокинених, щоб виступити з ними против вимог пануючої кляси, бажаючої прикрасити свою експльоатацію народа претенсіями на умову працю. Наші "пани" поклоняються бісу фантастичного хісна. Напади соціялістів на їх позицію пробуджують Гемона. Задля сего їм не хватає конечного душевного спокою, щоб безстороно вникнути в прості питаня. Наука в широкім змісті сего слова ніколи не могла заложити собі авдіторії (місця для слухачів) серед тих, хто, завдяки свому привілєйованому положеню, заінтересований тім, щоби служити задержкою колеса культури. Вона з повним правом звертається до безпартійних, до бідаків, до бездомних та пригноблнеих.

Аd rem! (до річи)! Розум — се не мара і не божий подих. Ідеалісти та матеріялісти згідні в слідуючім: він належить да категорії "земних річей", перебуває в людській голові і являсся лише абстракційним виразом, збірним словом для опреділеня одноразових і йдучих одна за другою думок. Єсли розум являєся лише другим словом для означеня нашої здібности до думаня, то хто може ще перечити поки парадоксальному, несподіваному, але здобутому дорогою досліду положеню, що умова праця являєся фізичним зусилєм. Я сим підводжу шановних

слухачів до тяжкої задачі практичної (обговорюючої) про загальні противолежности. Де лінія та кропка -- лише математичні понятя, там противолежности не являються конкретними річами, а викрутом льогіки, т. є., вони мають значінє яко порівнанє. В порівнаню мале є великим, а в порівнаню велике є малим. Тіло а дух також представляють собою льогічні, але не дійсні противолежности. Наше тіло так звязане зі своїм духом, що без помочи розуму фізична робота зовсім неможлива. Саме звичайне діло робочого потребус участи розуму. З другого боку, віра в метафізику або безтілесність умової праці є глупотою. Чисто умовий дослід є без сумніву фізичним зусилєм. Всяка людська праця одночасно є умовою і фізичною. Кому знано щобудь про науку, про дух, той знає, що думка походить не лише з мозку, значить не тілько субєктивно з матерії, але завше якийсь матеріял і для них служить предметом або змістом. Мозкова матерія се субект, а єї обскт — се безконечна матерія світа.

Як умова, так і фізична праця бажають творити, бажають приносити користь. Задля сего умова праця повинна обернутись в фізичну, а фізична повинна бути умовою. З продукту праці ніколи неможливо довідатись, скілько в ньому сотворено умом, а скілько тілом; вони творять дружною спілкою і ніколи особисто. Єсли праця може бути охарактеризована (оцінена) як умова або фізична, то повторяю, що продукт сотворений духом і тілом разом. Того, що в него внесено ідею, неможна відділити від того, що внесено матерією. Хто зможе в городі опреділи-

ти части, урожаю котрих допомогли: руки садівника, лопата, грунт, дощ, угноєнє? Розділ продуктів праці по степені страченої праці не підходячий. Се глупа буржуазна думка, котра не може бути викснана і котра задля сего підчас введеня в житє переходить в свою противолежність. Вона наслідком тої засадничої помилкової думки, котра бажає з кождого чоловіка зробити независимого творця, котрий повинен без громади, конкуруючи зі своїм сусїдом, здійсняти фантастичний ідеал личної независимости. Членам нашої партії звісно, що навіть в буржуазнім світі всяка праця є громадянським ділом. Розум газетного письменника працює для фабриканта, а фабрикант виробляє носові хусточки для газетних письменників, поліцаїв, чистильщиків чобіт і т. д. Оден за всіх. Свій власний продукт не для кого не є цілию, всі стремлять до громадянського продукту, котрий виставляєся громадянської продажі на ріжних торгових ринках і котрий обертається в тіло і кров в грошах. Єслиби гроші розділювались відповідно праці кождого, то се означалоб що особи відрізуючі купони, виконали велику частину громадянської праці.

Праця мождого чоловіка і праця родини, праця фабрики і праця цілої громади — се ортанізм, де кожда частина помагає творити загальний продукт. Неможливо механічно зважити ортанічну роботу. Соціялізм розуміє, що робітники — члени процесу праці. Він не носиться з глупою ідеєю поділити громадянський продукт в негромадянський спосіб, не бажає вичадгороджувати кождого по засулзі. Дуже дбати про

око і відмоєляти нозі у всім конечнім — так або ще менше мудро робить наша дивна справедливість зі своїм не вірно зрозумілим suum suique (кождому, що йому належиться). Як машиніст маленького цьвяха підтинає скорше ніж велике колесо, так і ми домагаємось, щоб продукт нашої прації був розділений після потреб, щоб сильний разом зі слабим, проворний, рухливий разом з нерухливим, умова і фізична сили, о скілько вони людяні, занимались і користали з всього в гуманній (людяній) спілції.

Сему стремліню, шановні товариші, противиться релітія. І не лише формальна, звичайна релітія попівська, про яку відомо кождому, але висока професорська сама чиста й туманних ідеалістів. Після першої частини моєї бесіди многі докоряли мене тим, що виливаючи во ду з ванни, я з неї викидаю і дитину. Друг Шефер в Франкфурті скаржиться на мене за те, що я великого основателя христіяньства покликаю до відповіди за нерозумінє, котре виявили його наслідувателі. Він припускає, що вчитель не бажав того, що вони зробили з його вченя, потрібно розріжняти ідеальне, правдиве христіяньство — з одного боку, а істнуюче в дійсности вироджене — з другого; моя критика безмірної христіянської терпимости не попадає ціль тому, що навіть сам Спаситель вигнав зі сьвятині торгашів ударами батога.

На се я відповім: христіяньство хоче панувати над світом в ролі божого вченя. Даремне стремлінє! Против його відома і волі над ним танує природа річей. "Тому воно необхідно повинно пристосовуватись до "обставин", після

сего — безженьство, про котре мріє апостол, противиться позволеню женитись, а вченю про безграничне терпіне, з треба яким сити поличники, противиться гнів Спасителя. Але треба зрозуміти, що се не слідство, а що се непослідовність христіяньства. Головне чінє принисує христіяньство безмірній покірливости, природі овечки, тихо йдучій на заріз. Що се підданьство також має свої границі, що до божої місії належить і революційне невдоволенє, тому, правда, ми находимо далекий примірчик, але нігде в катехизмі сего не сказано прямо отверто. Чи думав і бажав так Христос в дійсности? Звідки я знаю! І чи може нас се цікавити? Світська правдива правда заснована не на одиниці. Єї засади знаходяться у всім світі, в єї матеріялі, вона обєктивна. Вона правдива не тому, що зависима в своїм походженю від якогобудь великого вчителя. В прикрім випадку вчитель заступивсь за сю правду тому, що вона вірна, правдива. Між тим зло релігії полягає властиво в тому ( в чім також винен і друг Шефер і чому я вибрав для своїх слів катедру), що ми, стремлячись до обожуваня, не можемо відмовитись від авторітета, від поклоненя великому розуму, як ідолу.

Ми можемо шанувати великих людей, йдучих по переду нас зі смолоскипом знаня, але ми повинні застановитись на їх пророцтвах лише о стілько і доти, доки вони матеріяльно засновані на дійсности.

V.

До продовженя моєї проповіди мене спонукує

не тільки задоволенє, котре я відчуваю стоячи на сій високій катедрі в ролі учителя, але і підтвердженя шановних слухачів. Правда, многі нарікають на мої промови за те, що вони суть занад то "вчені", мало популярні. Сих осіб я попрошу приняти до відома те, що много разів сказано і що много разів чуто. Популярне не виходить поза границі витореної дороги. Між тим в сопіял-демократії — нова наука, заснована на прінціпах, потребує нового повороту в перших способах думаня, котре, значить, не може бути зрозуміле без зусиль.

Релігія, шановні товариші, — примітивна фільозофія Соціял-демократія, наоборот, — се ще ростучий, що находить ся в стані формованя продукт почавшогося з давних часів культурного розвитку. Значить, ми поступаємо коректно, находимось в своїй сфері (кругу думок), єсли просто замість релігійної або примітивної фільозофії ставимо фільозофію, що розвивалась історичною дорогою і зостаємось вірними своїй справі навіть ci міркуваня балакаючи часи побожного предмети, лише про світські котрі свобідні від релігії. Я називаю релігію фільозофією тому, що вона не лише претендує на те, щоб освободити нас при помочи могутних богів, молитвою та постом від земних страждань, від змін житя та природи, але й на те, щоби достарчити нашій думці систематичну підпору. Універсальне значінє релігіі для некультурних народів основується на універсальній потребі в сифільософії. стематичній Як ми BCï практичну потребу осягнути панованє всім істнуючим в світі, так само є нашою теоретичною потребою систематично обняти своїм зором все істнуюче. Ми бажаємо знати і кінець всего істнуючого. В засаді диких викриків про загальну, вічну, незмінну релігію лежить щось, маюче право на істнованє. Просте запереченє булоб росийським нігілізмом, котрий вповні основно був вигнаний з інтернаціонала. Ми сьмісмось над "борцями за культуру", щоб дійсно боротись за культуру. Ми признаємо, що чоловік — уроджений систематик, котрий у всі часи і скрізь потребує руководячої ниточки для свого думаня та для своєї діяльности. Тіло і дух переходяче і стале, час і вічність, привид і правда, мораль, державу і громаду він бажає розмістити в звоїй голові в строгім порядку, щоб все те мало льогічні наслідки. Чоловік потребує мудрої діяльности та послідовности для розуму, щоб він міг внести мудру послідовність в житя. І ми, демократи і оборонці парижської комуни, також відчуваємо таку потребу. Може бути, що із-за сего посередники та бовтуни з рабською душею готові булиб накинути нам релітію. Ми рішучо відкидаємо се слово. Ми його відкидаємо не тому, що ми не узнаємо, що в релійній а соціял-демократичній фільозофіях заключаєся цюсь спорідненого або загального, але для того, щоб ліпше зазначити ріжницю, щоб круто зірвачи з ділом, приниженим попами, зірвати не лише внутрішним, але і зовнішним робом, не лише фактично, але і по назві.

Хто хоче знищити фантастичну (релігійну систему тлумаченя світу, той, значить, повинен на єї місце поставити знова таки систему, на сей раз раціональну (розумну). І се, шановні слу-

хачі, може зробити лише соціял-демократ. Або єсли ся мова покажеться докторам фільозофії дуже чванливою, я готовий сказати наоборот, що наша соціял-демократія — є конечне слідство свобідного від релігії, твердого способу думаня. Бона — слідство фільозофічної науки. Фільозофи боролись з попівством, шоб некультурну систему думаня замінити культурною, віру-наукою. Ціль осягнена ,побіда одержана. Завдяки розвитку культури початкова, нелюдська релігія була змінена христіянською, фільозофія продовжала культуру і після многочисленних та тимчасових систем сотворила на конець вічну систему науки, систему демократичного матеріялізму.

Королівсько-імператорсько-пруський державний тілохранитель Трейчке велику певність соціял-демократів в їх вченє пояснює хитростію, котра повинна імпонувати (викликувати подив) пароду. Він складає, як то кажугь, з хорої голови на здорову. Професіональні лизуни та альфонси (утримачі) пера, продавші свій стид, розуміється, не в силі зрозуміти сили правди певности, котру дає уважний, систематичний спосіб думаня. Соціялістична фільозофія, про котру я тут членам партіі говорю, — точно усталена, що складається з певних частин система. Систематичним розясненем фільозофії потрібно булоб занятись з катедри. Як добрий оповідач не починає свого оповіданя з початку і не закінчує його кінцем, так і я, щоб заінтересувати своїм предметом слухача, кажучи нині про одно, а завтра про друге, дуже вдоволений, ссли систематична послідованість виглядає так, щоб уважні слухачі в конець кінців могли вивести її з всього сказаного.

Ми себе називаємо матеріялістами. Подібно тому, як релітія являєся загальною назвою для ріжних віроісповідань так і матеріялізм — понятє розтяжне. Єсли дивитись вниз з неба, з релігійної точки погляду, то все земне, навіть найчистійший ефір (воздух) — зла матерія, грязь і тлінь. В очах релігії, для котрої все є нічим, всяка фільозофія будь се навіть плятонічний ідеалізм, всякий дослід, всяке позитивне знанє — матеріяльне стремлінє. І дійсно, матеріялісти, навіть замасковані, всі фільозофи, всі вони шукають реального пізнаня, пізнаня втіленої правди. Матеріялісти в ганебнім змісті сего слова, котрі лише пють, їдять і нічого не видять дальше свого жолудка, ограничені люди, далекі від якихбудь ідей, не мають імени в науці, не складають особистої школи, взагалі не займаються ніякою теорією. Матеріялісти-фільозофи відріжняються тим, що вони реальний світ ставлять на чолі, на перше місце, а ідею або дух числять його наслідком; між тим, як їх противники беруть по релігійному звичаю предмет від слова (Господь сказав і буде), а матеріяльний світ від ідеі. Правда, що до останнього часу і матеріялістам не ставало певних доказів для ïΧ науки. пер ми согіял-демократи, принимаємо сю назву, котрою противники хочуть нас знеславити, тому що нам добре звісно, що честь сего числячогося колись знеславленим імени — вже відновлена і змі цнена. Ми моглиб з таким же правом називатись ідеалістами тому, що наша система полягає на загальному результаті фільозофії, на науковім

досліді ідеї, на яснім розуміню духу природи. Як мало наші противники здібні розуміти нас, доказу ють суперечні назви, котрі вони надають нам: то ми матеріялісти, що ординарно доторкаються до всего, та шукають лише матеріяльних вигод, то ко ли йде річ про комуністичну будуччину, ми називаємося непоправними ідеалістами. В дійсности ми, одночасно являємося і тим і другим. Наш ідеал — конкретна, фактична дійсність, ідеал соціял-демократії матеріялістичний.

В "азбуці знаня для мислячих" в Volksstaat'і індуктивний спосіб був недавно названий "непохитною засадою всякої науки, що покладаєть ся лише на факти. Пристосоване сего способу до всїх проблемів (задач) з початку і до кінця світу, т. є. систематичне пристосованє індуктивного способу, робить соціял-демократичну теорію системою. 'Ти не повинен, — наказує закон, починати мислити без матеріялу, ти повинен будувати свої виводи, правила, пізнанє, лише на фак тах, на конкретній правді. Для мисленя необхідний вже істнуючий, даний початок". Таким робом ми починаємо мислити, але ніколи ми не мислимо про початок. Ми знаємо раз на завше, що всяке думанє повинно починатись з частини земного явища, з даного початку, так що питане про початок всіх початків — тлупе питане. що перечить загальному закону мисленя. Хто говорить про початок світа, той кладе початок світа в границі часу. Тоді можна запитати, що було до світа. "Було нічо" — се два слова, з котрих одно виключає друге. Що колибудь було щось, чого не було, може сказати тілько хитроумний дурень, виводячий круглі чотирокутники. "Нічо" може означати лише: ні се або ні те. Наша система починається зі знаня, що починати, а що кінчити, єсли я сьмію так висловитись, — суб-єктивний спосіб людського розуму.

Наше продовженє так само льогічно, як і поча ток. Вся метафізика (частина фільозофії, що займається надприродними річами), котрою Кант означує як питанє про Бога, свободу та безсмертє, своє кінцеве опрокиненє находить в нашій системі, завдяки пізнаню, що ум та розум здібности без сумніву індуктивні. Се значить, що світ є зрозумілим зовсім, єсли ми розпреділимо і розділимо пізнані дорогою досліду предмети на їх загальні прикмети на кляси, породи, понятя, види і т. д. Се зовсім пережита правда, пр котру непотрібно булоби і говорити, єслиб забобони і віра в чуда не примушували людей все ще мріяти про дедукцію.

Наша здібність мисленя має, кажуть, для відкритя правди ще другий спосіб. Звичайна намацальна правда пізнається індуктивним спосоматематиці, прим. бажають бом. Але в діти дедуктивну науку, переходячу границі всякого земного досліду. Знаючи, що 2х2 є 4, ми знаємо також, що так є і буде на небі, на землі і скрізь. Таким робом ми знаємо сце і час, котрих ніколи не бачило людське око, ніколи не чуло людське ухо. Що в верблюда два горби, се глупе спостереженє, але що  $2x2 \in 4$ або що частина завше менша від цілого, се повинно числитись трансцендентною правдою (поза границі людського пізнаня) правдою, дедукції уму. Ми ніби віримо в внутрішний голос, котрий може відкрити нам математичну або моральну прав-

ду, істнованє Бога, без-смертя душі, CBOинші трансцендентні питаня. Ми ідеалістичним дослідам Декарта, обовязані Спинози, Лейбніца, Канта, Фихте, Гегеля, що пізнаємо сю поучаючу оману через матеріялістичну правду. Один за другим світочі фільозофії своїми вкладами в науку на стілько посунули діло вперед, що ми соціял-демократи, стоячі на їх плечах, вповні проникли в механічну природу всякого пізнаня — релігійного, спекулятивного та математичного. Заява про те, що такий науковий результат має партійну окраску, правда, ніби вносить противоріче, але воно однак легко обясниме з огляду на те, що соціял-демократія партія, котра являється представителькою непартійної, а загальної точки погляду. Партія бідаків — се партія незаінтересованих, партія безпартійної правди. Ми, соціял-демократи, покликані заниматись фільозофією тому, що наш ум не отупів ще від егоїзму.

Трансцечдентна правда, дедуктивне в законі 2х2 є 4, являється, як і всяка друга дедукція невдачною видумкою. 4 та 2х2 — тілько ріжні вирази для опреділеня одного і того предмета. Кождий предмет має зміст: дрібнійші части складають ціле, лезво і клинок — склад, зміст ножа, дві сусідні гори мають долину, а в числі 4 міститься 2х2. Значить, тілько тому, що в кождім предметі с його зміст, в нас і являються аподиктична (рішуча) певність та трансцендентне переконанє, що 2х2 є 4, що частина меша від цілого, що ніж не буває без колодки, та клинка, а дві гори без долини. Де водою називається лише мокре, там не потребується особливої

трансцендентної здібности, щоб завдяки сему знати, що вода повина бути мокрою. Не потрібно особливого розуму для зрозуміня того, що дедукція, як і всяке друге звичайне знанє, спочиває на останній основі всіх річей, на спізнанім дорогою досліду факті. Після того, як ми дослідили або зрозуміли факти, вони зістались такимиж чудесами, ні на волос менше, як і були перше. Так, наприклад, звичайний виноградний сок, стає, можна сказати, за ніч опяняючим напитком. Як се зрозуміти? Хемік пояснює: "Се шумованє. Під впливом тепла та повітря виноградний цукор перемінюєть ся в алькоголь". Таким робом розяснюється необясниме. Розумінє фактів набувається через їх систематичне розпреділенє або клясифікацію, а не через розпусканє в алькоголічному шпирті. Фільозофічна містика не переварившийся останок релігійної віри. Щоб радикально закінчити з ними обома, необхідно зрозуміти, що не факти опираються на засаді льогіки, а що, наоборот, останньою засадою всякої льогіки завше є лише дійсність, істнованє або факт.

Я повинен попросити в членів партії вибаченя, що утрудняю їх такими дрібницями. Я знаю, що лише не многі забажають углибитись в подібні поясненя; але й сих не многих досить. Подібно тому, як булоб злишним єслиб кождий забажав вичисляти рух планет, так необхідно, щоб декотрі з нас могли довірити високому професорству дати матеріял, спосібний втерти єму ніс. Ми повинні відкрити свої підвалини, щоб вигляд гранитної скали ще більше показав безкористному глядачу, як нетрівкий той пісок, на котрому

бовтуни "істнуючого ладу" будують свої суперечки. Вони резонують (переливають з пустого в порожне) без системи, без льогіки або послідовности. Бони хотять установити, увести таке положене, що все повинно мати причину, початок і кінець і доказують його ьірою в божество, немаюче початку і в житє, немаюче кінця. Оден з найголовнійших параграфів їх засадничих прав обіцяє свободу слова та зібрань; але де эбирається нарід і висказує свої чувства та думки, там на него нацьковують жандарма. Хибаж се називається системою, льогікою або послідовностію? Розуміється, так! Се система підлоти. Все, що вони ділають і говорять, концентрусться в льогічній думці: ми — капіталісти і хочемо ними зостатись на завине.

## ٧.

Наша остатня бесіда була присвячена обговореню заведеного з давних часів положеня: "В чоло віка повинна бути релігія". Ми переклали його на понятну, зрозумілу мову, і тоді воно виглядає так: "В чоловіка повинна бути система". В него є інтелєктуальна (умова) потреба придбати таку точку погляду, з котрою він може обняти зором весь світ. І І Іоб його не уводили в блуд ріжноманітність та суєта, наповняючі світ, він ріві небо на констеляції, ділить світ на країни, степені, кляси, родини, види та індивідууми, — одним словом, він ріжноманітностям дає ріжні назви. Мати можливість таким робом орієнтуватись.: підводити все під звісну лінію, ми називасмо — "мати систему". Не потребується богато часу, шеб зрозуміти, що худобина належить до зоольогічної царини, а ростина — до царини ботаніки, але питанє про те, до якої царини належить або причислити правду, свободу, справедливість і много другого, являсся питанєм спірним і наводячим на сумнів. Система удосконалена лише тоді, коли всякі явища мають в ній місце, тоді коли все передбачене, все розпреділене по порядку. Основателі релігіі і фільозофи Сажали сотворити подібні системи, але з них ві одна не устояла. Тяг часу приносив і все ще приносить зі собою нові явища, новий дослід, нові предмети, все передбачені попереду. Вони не можуть бути підведені під істнуючу систему, тому кождий раз повинна була творитись нова. Нарешті ми, соціял-демократи, досить мудрі для того, щоб придбати систему на стілько щироку, що вона вповні містить в собі всі сучлені і будучі новизни.

Для того, щоб пояснити сю, видимо, підлу претенсію, я мушу вернутись до того, що було мною сказано перше. Подібно тому, як геольоги шукають Бога, в особі котрого лучиться сила всего світу, так і фільозофи шукали системи котраб могла зєднати в однім вузлі всї теорії студіованя, щоб всю науку можна було проковтнути, як кавалок хлїба. Нам з точностію звісно, що колір не може бути одночасно зеленим і синим, жовтим і червоним, т. є. що рід не може втілитись в одній особі. Вся наука не мож бути зібрана в однім чоловіці, а ще менше того — в однім понятю. Однак я потверджую, що в нас є подібна концентрація (збір-

ка). Хиба-ж в ідеї про матерію нема матеріялу про цілий світ?

Таким робом і всяке знанє має одну загальну форму: властиво, індуктивний спосіб. Те що індукція — одинока загальна форма науки, що вона примінима до всїх проблємів, до всїх предметів, се пізнанє дає соціял-демократії ту систематичну певність, те духове першеньство, котрі змушують наших противників витріщувати од здивованя очи. Ми не володіємо повним знанєм, але нам знана загальна форма всего знаня і в ній ми володіємо спробним каменем, при помочи котрого можна дослідити про всі ті небилиці, котрі накидають народови ріжні тілохоронителі істнуючого ладу. В природознавстві індукція знана; але те, що в ній заключаєся систематична фільозофія, покликана знищити всяке пустомельство -релігійне, фільозофічне і політичне, се -- відкритє соціял-демократії.

Наші гнобителі — могутні та імучі, борці за культуру та прогресисти, ліберали та масони — також суть оборонці індукції, лише на стілько ,на скілько вона підходить до їх сьмітя. Вони ділять все: людей — на панів і слуг, житє — на земне і загробове, чоловіка — на тіло і душу, а науку — на індуктивне і дедуктивне.

Дїлити добре і справедливо можна лише тоді, коли для сего є система, коли розділене підводиться під одно понятє, коли ріжниці являються в напім понятю лише стосунковими. Дїлити житє на земне і загробове не є зле, але ми повинні знати при сему, що як се так і те житє дві рівноправні форми одного і того житя і то не лише під зглядом лінтвістичним (явико-

вим), але і фактично. Так ми для більшого розуміня говоримо про житє з сего і з того боку океану. В соціял-демократів також душа і тіло. Наше тіло — се сума тілесних, а душа — се сума душевних або духових прикмет. Але (прийміть до відома!) емпіричне явище — се одинокий матеріял, загальна рубрика для тіла і душі для крови і розуму. Душа і розум являються належитостями світу, а не наоборот — світ належитостію розуму, як се говорять попи. Дарвін доказує, що чоловік походить від звірини. Він також ровріжняє звірину від чоловіка, але лише так як два продукти одної матерії, як дві відміни одного роду, як два наслідки одної системи. Послідовне переведенє такого поділу, підлясистемі. так само невідоме шим противникам, єдність підлягаюча як розсудку. В такому випадку вже скорше згодився-б з попередною релігійною патріярхальностію. Там була система. Той і сей світи, панованє і невільництво, віра і знанє, все находилось під одною управою того, хто сказав: "Аз єсть Господь Бог твій".

Я, розумієся, добре знаю, що і релігійні людизагрузли в дуалізмі (в вірі в дві противні сили) та бевсистемности. Я добре знаю, про те, як вони мучаться між небом а землею. Але попереду, коли ще отрута ліберального сумніву не проникала в обсяг релігії, коли до неї відносились поражнійше, тоді в ній було менше дуалізму. Тоді діявол був лише узброєнєм, земне житє — лише тимчасовим іспитом перед житєм вічним. Воно підлягало другому, був центр ваги, була і система. Тоді викроювали з цілого кавалка

в порівнаню з теперішньою дійсностію та масоньством

Викроюване з цілого кавалка, дорогі слухачі --- тяжка задача, котрою людський розум занятий з першого дня своєї роботи. Але вже майже пів столітя минуло, як ся задача розвязана, фільозофія стала систематичною. І єсли люди ще й тепер шукають в темноті ясно осьвічених предметів не принимаючи під увагу вказівок вчених професорів і заслужених дослідників природи, то се має свої політичні причини. Реакційна злість почула революційні наслідки індуктивної системи. Вже учитель Гегель сховав той світ, котрий він запалив власноручно. Більше сьміливі наслідувателі не могли добитись признаня в такий час, коли в керми правліня стояла користолюбива консервативна підлота. І до нинішного дня вся привілєйована банда стараєся держати під попелом продовжуючу тліти іскру. Роздмемо її товариші! Як тілько вапалає вогонь. погинуть всі діти темноти.

Як для жолудка необхідні їда і питє, так ум доконче потребує системи, т. є. послідовности в світі, "першої основи", на котрій спочиває все проче. Ся перша основа — дражливий предмет.

Згідно гелігійній системі "перша основа" — Вог. Ідеалі но переконані припускають, що всякі питаня можуть бути розвязані при помочи розуму. Пристрасні матеріялісти шукають початку всего істнуючого в таємних атомах, між тим, як соціял-демократи все засновують на індуктивнім способі. Ми володіємо прінціпіяльною індукцією т. є., ми знаємо, що неможливо осягнути зна-

ня через дєдуктивний спосіб, з розуму, можна лише його осягнути при помочн розуму, з досліду.

Без сумніву, що остатний спосіб засад знаний також вже й другим особам, але їм ще бракує систематичного знаня предмету, бракує послідовности. В фільозофії противосоціялістичного світа нема єдности, в ній панує мішанина індуктивного з дедуктивним. Вони вміють користати з індуктивного способу, але для них знана індуктивна система. З деталями вони ще вміють справлятись, але коли діло йде про загальні світові питаня, тоді в них бракує розуму. Вони скоро находять початок або кінець того або другого предмету і легко приходять до згоди відносно того, що відноситься до правди в якомубудь конкротнім випадку, а що до брехні. Але вони чомусь не можуть так робити в питанях про загальний початок, про початок світа, або підчас таких питань, як питаня про силу, право, справедливість, матерію, єдинство а множество, причина і наслідки, — тут кінчаєся зрозуміла для есіх мова і починаєся будова вавилонської башти. Оден цитує (наводить) відкритя Апокаліпса, другий звертається до Канта або до якогобудь пильного клясика, третий, наконець, не хоче зовсім мати діла з теольогією та фільозофією, а береться за експеріментальну фівику і чекає рішеня великих загадок від природознавства.

Інтернаціональна соціял-демократія гордиться тим, що вона протилежно сій слабій замішанности, володіє "першою основою", на котрій спочиває все, науковою засадою для всего, систематичною фільозофією. Про нашу прінціпіяльну

зверхність практично і ясно сьвідчить повна однодушність, пануюча в наших стремлінях та вимогах. Правда серед нас також істнує незгода, але герої культури, противники соціялізма, на прав ду, не мають підстави заниматись осудом відносно непорозумінь між соціял-демократами. Ми дебатуємо відносно подробиць, дебатуємо про організацію, відповідну часу, про питаня технічного і тактичного характеру. В загальнім, в прінціпі та теоріях ми всі згідні, стоїмо тісними рядами, плечем до плеча, а се тому, що в нас єсть те, чого бажалиб католики та православні, протестанти та просьвічені; в нас єсть система. Нам точно звісний початок і кінець всеї мудрости.

Я не хочу сим сказати, шановні слухачі, що кождий соціял-демократ володіє вже точним знанєм сеї системи. Не всї ми виховані на системі, инакше мені не прийшльосьби тепер проповідувати вам систему. Я лише зазначую, що узасадненє якогобудь факту, побудоване на індуктивнім способі—одинока правдива наукова засада і що з сеї прінціпіяльної індукції виходять знамениті виснови, ворожі релігії і державі. Я з охотою порейшовби до таких інтересних подробиць, але мушу поки що відмовитись від того, щоб знова вернутись до того, що становить засаду нашої фільозофії.

Я повторяю, можу мушу і обовязаний повторяти для поученя: замість релігії соціял-демократія ставить систематичну фільозофію.

Засадою, "першою основою" сеї фільозофії суть фактичні услівя. Фільозофія других прогресистів в природознавстві полягає на сих же самих услівях, і в домашних і в ділових пита-

нях вона поступає таким же робом. Але в основу державних діл вона хоче поставити єсли не слово боже, то хоть уяву розуму. Присущі їй понятя про справедливість, свободу повинні служити образками для справедливого, правдивого, свобідного устрою світа. Дослід нам дожазав, що як февдальна так і ліберальна і клєрикальна справедливість та свобода і фільозофія — зміняються відповідно фізичним потребам відповідних партій, — сей дослід дав нам можність зрозуміти, що фільозофію взагалі неможливо добути з чистого розуму, а лише при помочи його можна добути з емпіричного матеріялу.

З огляду на се, ми съвідомо, з систематичною послідовностію зміняємо наші понятя про справедливість і свободу, відповідно нашим фізичним потребам, котрі, треба зауважити, являються потребами пролєтаріяту, великої народної маси. Фактична фізична потреба в істнованю "достойнім чоловіка" — се властиво і є та "перша основа", котра служить доказом справедливости, істини, мудрости соціял-демократичних стремлінь. В індуктивній системі тіло має більше значіня, ніж дух, факт — більше, ніж понятє.

Уживанс одного й тогож слова легко, як "Отче наш", засипляє розум. Задля сего я хочу для зміни назвати нашу систему "системою досьвідної правди". Члени других партій, отуманені марними словами, говорять ще про божественні, моральні, льогічні і про другі системи. Але ми не знаємо ніяких божих чи людських правд, ми знаємо тілько одну емпіричну правду. Ми можемо спеціяльними назвами обозначати ріжні розділи її, але її головна прикмета віста-

сться. Правди, якби вони не називались, вони завше основані на фізичнім, матеріяльнім досвіді. І яко такі, вони — члени або відміни емпіричної системи. Ми викроюємо лише з одного, ми викроюємо з цілого куска. Ми основуємо наші тези на факті та досвіді і руководимось при сему в наших дійствах системою та льогікою. Чиж може, дорогі слухачі, істнувати щобудь яснійше подібної ясности?

Тепер, коли відкриті підвалини, подивімось на будинок фільозофії в самої високої точки погляду. Звідти ми бачимо, що безконечна розмаїтість всїх предметів складається з одної й тоїж загальної матерії, котра пізнається ріжні відміни володіють Bcï одною загальною особливостію. Якби вони не ріжнились великі чи малі, вагові чи не вагові, духові чи тілесні, всі предмети світа рівні, в тім, що вони суть емпіричними обєктами нашої здібности пізнаня і досівдним матеріялом для нашого інтелєкта. З точки погляду індуктивної системи, світ з усім своїм змістом — єдиний однообразний обект. Всі подробиці суть ріжними відмінами сего безперечного єдинства. Універсальне родове понятє — се фізичне явище або матеріял що пізнається досвідом, а всі другі підрозділи являються лише його відмінами. Воно — одинока субстанція (самостійна істота) і правда, а все проче — тілько прикмети і стосункові правди. Тверде і рідке, дерево і металь ми звичайно сполучуєм в одно понятє "матерія". Що може заперечити нам лучити всі предмети в понятю "досвідна правда", або "емпіричне" явише"? Се не пошкодить нам ділити їх на фізичне і матеріяльне, на добре і зле і т. д. Завдяки загальному родовому понятю втихомирені й пригладжені всї суперечки. Все сполучене в одному. Ріжниця лише в формах ,а в основі — все одно й тогож калібра. Перша основа всїх річей — емпіричне явище. Загальна основна натура — се матеріял, що пізнається досвідом. Воно без без сумніву, вічне і повсюдне. Де кінець йому там кінець розуму.

Індуктивна система з повним правом може назватись діялектичною (такою, яка розглядає річи не підчас їх спокою, а підчас руху). Тут потверджується те, про що найбільше сьвідчить природознавство, щонавіть натуральна ріжниця есть лише спорівнена ріжниця. Як-би різко ми не встановляли признаки, що відріжняють органічне від неорганічного, царство звірят від царства ростин, природа завіне докаже, що границі зникають, що сходяться всі ріжниці і всі суперечки. Причина викликає наслідок, а наслідок — причину. Правда знаходиться в явищу, а явище правдиве. Як теплота буває холодною, а холод теплим тому, що оба вони відріжняються лише по степені, так відносно добре є зле, а зло — добром. Все це — відносини одної й тоїж матерії, форми або відміни фізичного емпіризму.

Я бачу в моїй авдіторії (місце для слухачів) кілька гостей, для котрих проповідувана мною теорія збудована на системі та одностайности, являєся такою новою та дивною що їм мимоволі просяться на язик найглупійші суперечки. Вони бажають запитати, як то можливо доказати, що матеріял, що пізнаєть ся досвідом є основою, складником всіх обєктів. Хиба-ж не-

ма таких річей, як істнованє Бога, чистий розум, моральний світовий порядок і г. д.?

Подібні питаня що приводяться мною для приміру, повинні показати шановним товаришам, як глибоко вкорінилось в людях нерозумінє. Бог, чистий розум, моральний порядок світа складається не з пізнаючогося досвідом матеріялу, — се не форми фізичного явища; задля сего ми й не взнаємо їх істнованя. Але понятя про сї обєкти думки прийшли фізичною дорогою і фактично істнують. Вони вповні можуть служити матеріялом для нашого індуктивного досвіду. Словам "фізичний", "емпіричний" і т. д. звичайно надають вузький зміст, задля сего я доповняю їх виразом: "пізнаваний дорогою досвіду".

Система віри прихильників релігії і система розуму ліберальних братів — масонів влять другі вимоги. Система емпіричної правди котрій включається соціял-демократія, вимагає індуктивно: форми; вона признає тілько ті поабо теорії, котрі сьвідомою вченя нятя. матеріялу, пізнаються дорогою взяті 3 що досьвідом. З високости сеї системи димо міст, що сполучує фільозофію з природознав ством. Він складається з одного каміня, з каміня лежачого в засаді всякої мудрости, з правдивого знаня про те, що людський інтелект являєся знарядом індуктивного способу. Всї спеціяльні знаня -- приміненє сего головного знаня. Інтелєкт — голова всякої науки. Спеціяльні знаня — се його піддані; системи астрономії або хемії, ботаніки або оптики (науки про світло) — відділи головної системи.

Най слухач, що уважно слідив до сеї пори за

моїми словами і не вповнї ще ознайомився з фільозофією, прийме до відома, що неможливо покінчити з таким широким предметом в протягу пів-годинної бесїди. Продовжуючи розвивати більше популярно свою тему, я повинен бувби соятись, щоб не втомити товаришів.

В будучім, при викладі заключень, нам ще не сден раз прийдеться повернути до предмету нашої бесіди. Сьогодні досить того, що ми відкрили камінь, лежачий в основі нашого будинку, і що зір кинений на його підвалину, вкріпив партійну свідомість і послужив для него поученєм.



## МОРАЛЬ СОЦІЯЛ-ДЕМОКРАТІЇ.

Дві проповіди.

("Volksstaat" 1875.)



АША партія, шановні товариші, хоче того, чого хотіли мудрі люди всіх часів і всіх народів: вона хоче того, що є правдивим і спра ведливим. Наша правда — матеріяльна, втілена або емпірична правда правдивої науки, котру ми

перше всього бажаємо пізнати ,а потім здійснити на ділі. Потребуючи істнованя, достойного чоловіка, ми серед ріжних відмін правди, особливо цікавимось тим, що дійсно є справедливістію, або так званим "моральним світовим порядком".

Мораль і порядок конечні не тому, що вони як говорить піп божого походженя або згідно фільозофіі професорів, приписані вічною книгою законів, але тому, що вони — загальна, фізична потреба. В моїї останній бесіді, я вже пояснив, як ми інтернаціональні демократи, систематично основуємо наші думки, на фізичних або емпіричних фактах.

При сучаснім осьвітленю моралі повинна бути доказана на ділі гідність "системи". І моральний закон ми повинні охороняти лише о скілько він опираєся на матеріялістичній засаді.

Худобина, малпи або дикі люди не мають сорому, моралі, справедливости і віри. Моральний рівень там че перевисшає зера. Кафри вже володіють всім тим в незначній мірі, а наша буржуазія -- трохи більше тому, що дійсно справедливому вони повинні навчитись від соціялістів. Другими словами: мораль є результатом культури. Вона основуєся на стремліню людського роду до соціяльного житя, на матеріяльній необхідности громадянського житя. І тому, стремліня демократії звернені головним робом в сторону осягненя в високій степені громадянського житя, то вони в дійсности можуть бути лише моральними стремлінями. З тої пори як люди почали збиратись в гурти, табори, племена та народности, з тої пори стали необхідні порядок і підданє його законів відповідній системі. Що властиво при звіснім положеню числиться законним і справедливим — се залежить ьід обставин. При сему рішаючу ролю грають услівя промислу. Після зміни способу, при помочи котрого здобувають все необхідне для задоволеня фізичних потреб, після зміни народньої господарки зміняються також і услівя звичаї і права. У ловця своє право, відповідаючо понятю і потребам ловця, в пастуха — відповідаюче понятям пастуха; в лицаря — лицарська, в буржуя — буржуйська мораль. Де народне господарство спочиває на приватнім господарстві, там принимається стара поговірка: Почесним і скромним будь, Що не твоє, про те забудь!

В наші часи діло досягло свого апотея (положенє); завідуючі народним богацтвом щирі оборонці приватної господарки. Приватна власність - висший ідеал. Набиванє своїх кишень і необхідний для сего юридичний апарат називаються "моральним порядком світа". Все, що до тепер числилось в нас моральним і справедливим, видимо гниє. Чеснота, родинна добродійність, добролюбство, трудолюбство і бережливість — все те добродійности чесних селян, ремісників і торгових людей, кстрі повинні охороняти своє наслідство і в пятім поколіню старанно продовжати діло, розпочате в малих розмірах першим. Сучасна промисловість зі своїми новими знарядами продукції поволі позбавлює цей середній стан можливости занятись чим небудь. В людий що набувають за ніч богацтва і печуть хліб при помочі машин, инакший моральний закон, ніж в тих, що ще в поті свого чола місять самі свій хліб. Ми не знаємо тепер чи числити "чесним зарібком" пять, двайцять пять, сто або пять сот процентів. Визначнійші громадяне стоять одною ногою в поправному домі і подивляють прокураторів. Капіталістичний спосіб господарки впливає розпустним робом на мораль і на капітал. Висші верстви купують собі, як в Тугеччині, стілько жінок ,скілько в них є гроший. Многоженьство і удержанє любовниць входять в звичай, стають звичайними фактами. На ділі і прінціпіяльно з точки погляду дійсности і справедливости "вільна любов" не менше моральна, ніж одноженьство, введене христіянською релітією. Нас в многоженьстві обурює не стілько велика відміна предметів любови, скілько продажність женщини, упадок чоловіка, ганебне панованє мамони.

В світовій історії, дорогі громадяне, з моралю діється такеж саме, що в природі з матерією: форма зміняється, а сама річ зістається.

Безсумніву, що більша частина наших низших кляс — пише Трейчке, стала більше похожа своєю одежою на середну клясу, як рівнож і в своїм способі осуду вона похожа на середну клясу, але за те вона більше ніж перше далеко стоїть від образованих в своїх понятях про честь і обовязок". Та ся більша частина низщої кляси стоїть далеко від "образованих" знаках наведеня не лише в своїх понятях про честь і обовязок, але і в своїх понятях про образованє. Релігійне образованє дурисвітів та глупців носить такий вигідний характер, що вони, змішуючи свої власні, субсктивні інтереси з інтересами загальними, обертають мораль в вигідну для них форму. Завдяки сему образованю. вони завше і скрізь бажають накинути народу свою спеціяльну клясову мораль, як загальний моральний закон. Але соціялісти на сю попівську вудочку. Наш манїфест ще 1847 року проголосив що: "Пануючі ідеї бувають завше ідеями пануючої кляси". Задля сего тепер соціял-демократія йде проти всякого панованя і проти панських понять про честь, обовязки та сбразованс. Ми признаємо, що, не дивлячись на зміни в історії, завше істнували офіцери і рядові. Так буде вічно, говорять офіцери. Але ря-

дові находять тут зачіпку; вони замічають, що починаючи з перших воєвод за часів розбишацьких атаманів, патріярхів, царів розбійників з дворян і кінчучи нинішними панами капіталістами, нарід став сьвідомійший і самостійнійший. Вони помічають розвиток історії і таким робом ім приходить в голову думка перескочити через перегородку, поставлену замість "громадянської основи" Зиблем, Трейчке, Гаркуром та їх однодумцями. Під сим зглядом професорська фільовофія має слушність: пани були до сеї пори конечним злом або навіть мудрим фактом. Але таким же фактом являється і той розвиток про котрий ми тілько що згадали і котрий веде до свободи. Для нашого паньства мораль історії міститься не в свободі, а в панованю. Для них важним є лише те, чи офіцери зістануться вічно чи вони будуть колибудь скасовані. Ми соціялдемократи, твердимо, що вся та зверхність має бути знищена і тоді лише можлива мораль. Ми твердимо, що викликати революцію в "моральнім ладі світа" в знаках наведеня — се акт правливої моральности. І так значить, в нас другі понятя про мораль, ніж в моральних хвальків.

Я мушу тепер в коротких і ясних словах ознакомити слухачів з тим, що є правдивою засадою моралі, правдивою моралю. Придержуючись нашої моралі матеріялістичної системи, ми в такім разі перше всього пізнаємо матеріял в даному випадку, моральний матеріял. При сему ми держимось загальних виразів, не викликуючих ніякого сумніву. Правдиві каштани — ті. котрі звичайно всіма називаються каштанами. Так і в моралі істнують ріжні роди. В однім місці

уважається моральним вбивати, смажити і істи своїх ворогів, в другім — любити їх і робити їм добро. Будь хитрим дурисвітом, наказує спартанський закон, а буржуазія каже: шануй приватку власність і чесно плати свої податки. Яким же робом ми зможемо серед таких протилежностий дістати з вогню каштани правди? Прямо ріжного загальне, виводячи виводячи 3 що при всяких обставинах буде моральним. справедливим. Се не може бути чимсь приватним, се повинно бути загальним, абстрактним пілого морального матеріялу. При помочі такого індуктивного способу ми пізнаємо, що загально моральний світовий порядок складається з відносин — ріжних в ріжні часи і при ріжних обставинах — котрі викликаються потребою чоловіка в громадянськім житю. Ми не можемо перечити тому фактови, що ся потреба розвивається разом з культурою, що стремлінє чолові ка до соціяльного житя росте, що людська громада побільшається і стає сердечнійшою, що мораль стає моральнійшою. Вже христіянська мораль наказує, що ограничене братерство орд, племен, народностей та національностей повинно стати міжнародним братерством. Але екзальтований (пересадний) дух релігіі зі своєю глупотою та шахрайством не міг довести ідеал до здійсненя. Тілько економічний матеріялізм тілько комуністична організація фізичної праці, до котрої стремить соціял-демократія, дійсно людей в правдиву громаду. Сердечна ближнього, правдива мораль і справедливість можуть бути лише після скасованя політичного панованя кляс і оберненя приватних капіталів в громадянські знаряди праці.

Ні один оракул з неба, ні одно сумлінє в грудях, ні одна дедукція уму не може показати нам правду в области моралі або якубудь другу правду. Сими ідеальними дорогами неможливо осягнути нічого поважного. Одинокий науковий результат досягається в спосіб індуктивний; він полягає завше на емпіричних фактах, а в данім випадку — на точнім факті, що люди користні оден другому. Оскілько є вічним те, що люди нуждаються оден в другім, також вічне й те, що для одного справедливе те, що справедливе для другого. Чим більше розвивається потреба людська, потреба оден в другім, тим ширша й цікавійша злука між ними, тим більше приноровлюєть ся мораль до сеї потреби, тим висша і справедливійша мораль. Для соціял-демократії ясно більше ніж для кого, що природа річей ставить таким робом чоловіку перепони. Але властиво тому, що нам точно звісна загальна, так звана правдива мораль, властиво тому ми не позволяємо себе ошукати тим, хто явище або окрему форму принимає окреме за загальну основу правди. Чи признається шлюб або вільна любов, чи числиться приватна власність священною або ганебною, чи позволяється або зоборняється пімста — все те звичаї що називаються моральними або неморальними ли ше остілько, оскілько вони помагають або задержують розвиток людства. І в устах соція і-демократії розвиток людства не є якимсь ідеальним виробом, духовим удосконаленем, для котрого не істнує матеріяльного маштабу і котрий

задля сего може бути витлумачений противно і в ріжні способи. Для нас розвиток людства як і вже много раз було пояснено, полягає на побільшаючійся власти чоловіка над природою при помочі котрої він піддає її собі. При осягненю сеї великої ціли релігія, штука, наука і мораль — прості дійства. Ще раз повторяю: закони моралі зміняються зависимо від тіснійшо: або ширшої свобіднійшої або сердечнійшої соціяльної злуки. Після степені сеї громадянської сердечности і пізнається висший або низший рівень моралі. Для того, щоб перевести в житє се пізнанє морального закону, ще не досить одного пізнаня, для сего повинні дозріти також і житєві услівя. Висшу степень морали можна зразу і легко схопити в ідеї, але в житю все йде в історичнім порядку. Передше нім в нас зявляються добрі звичаї, повинні бути злі. Де люди живуть лише польованем і риболовством, там братерство не може бути таким сердечним, як воно повинно бути там, де пролетарі всіх країв стремлять до злуки.

Що всі люди — братя, що не лише Німець але і "проклятий" Француз, Самарянии, Поляк або Русский — оден з тих, кого ми повинні любити, як самих себе, се — та постанова чи засада, котра була звісна клясикам та мудрим брамінам ще до Рождества Христового. Що ближній той, хто більше всего потребує помочі, — правда нашого серця, зрозуміла тисяча літ тому назад, возведена в релігійний догмат і розмальована раєм та пеклом. Але се не шкодить образованим членам нашої громади, що визнають христіянську віру, в своїх щоденних ділах, на ринку

і на катедр держатись повної протилежности, придержуючись манчестерського (економічного лібералізму) прінціпу: "Кождий сам для себе найближнійший".

Релігія правди — ідеальне фантазерство. Вона хотіла заснувати любов до ближнього на вірі в Бога і на моральній свободі. І що вийшло з того? Соціяльна війна. Ми, противно, бажаємо досягти вічного спокою при помочі політичної господарки на підвалинах братерства як в родині, де муж садить капусту, жена її годіти приносять габузє, домашна любов основана на домашній господарці, духова згода — на матеріяльній, так і в нас правдива любов до ближнього прийде лише після тото, як умовини промислу будуть поставлені на соціялістичні підвалини. Безсумніву, що вже природа вложила в серце чоловіка любов до ближнього свого. Але се серце зовсім непевний компас і воля і пізнанє, взагалі весь ідеальний апарат без матеріяльної основи — дороговказ невеликої вартости. Колиб так, то діло з любовію до свего ближнього нашої пануючої кляси булоб трохи лучше. Єсли в кого з них наповнена кишеня, то той вже досить ласкавий, обідраному щоб подарувати пятака свому братови. щирою Та чиж се можна назвати помочію? Але не любов і не поміч, а молот і наковальня — сей девіз (оклик) часу. Фактичні услівя склалися слідуючим робом: хто не хоче бути слугою, повинен панувати. При таких обставинах неможливо думати про те, щоби хто будь приніс в жертву ідеальній моралі своє реальне майно. Ми не досить сентіментальні для того,

шоб ожидати сего. Хоть ми з моральним обувиступаємо проти буржуазної всеж ми стараємося пробудити нашу клясову сьвідомість. Ми проповідуємо вічний спокій і викликаємо соціяльну війну. Ми хочемо знести всяке пановане, заснувати в тойже самий час свое власне панованє. Сі суперечки дуже вчені для "вченого образованя". Але вже моя бабуня знала, що в кого кождого дня неділя, в того зовсім нема неділі, т. є., де панують всі, там ніхто не панує. Єсли купка ледарів держить в своїх руках всі богацтва світа, то се — панованє в лихім змісті сего слова. Але єсли робоча кляса вириває з рук власть в своїх гнобителів і бере в свої руки панованє, на котре має право, то се пановане не є панованем кляси а маси. Робоча кляса складає клясу лише по назві; се нарід, панованє котрого не панованє, а правдива моральна управа.

Буржуа — фантастики в теорії, але на ділі вони — зовсїм тверезі, розумні моралісти без пересадної добродушности. Їх фактична мораль пристосована до істнуючих умовин. Ми під даним зглядом підемо за їх приміром, але не підемо за їх дивоглядом. Вони числять мораль ідеєю, котра поблагословила іх звише, явилась з ідеальної кратан. По їх думці, грішний світ повинен переродитись після сеї ідеї. Ми розуміємо се ліпше. Для нас реальний процес зі своєю історією людсты — живий матеріял, з котрого ми сьвідомо сотворили абстрактну ідею Тепер соціял-демократія лі, ідеальну мораль. стремить до того, щоби перевести в житє ідеал любови до ближнього при помочі будівлі по, літичної господарки на соціяльних засадах.

Ідеї — т. є, другими словами, много разів спрактикована основа нашої фільозофії — щоб могли бути зрозумілими, повинні бути сьвідомо засновані на матеріялі, котрий пізнаєся дорогою досвіду, т. є. вони повинні бути індуктивними. Моральні і політичні ідеї повинні бути індуктивними не в меншій степені ніж ідеї природознавства.

З релігиіної точки погляду світ розглядаєся як годинник, в котрого повинен бути творець; після сеї точки погляду предмети походять з ідеї, з божої ідеї. Ідеї там представляють собою трансцендентальну (недосвідну) пробабку. Мудрі люди знають тепер, що ідеї звірят і ростин не були взірцем для свого обєкта, але наоборот, воии суть його взірцем або висновком з него. Таким же робом необхідно і моральну ідею освободити від злишних вимог. Ідеї — се понятя. Понятя можуть бути самі по собі і звужені і розширені. Понятє "природа" обіймає всю вселенну, понятє "органічне" обіймає частину природи; звірята і ростини — частину органічного і т. д. Ми мимо волі осягаємо своїми ідеями менше або більше колесо емпіризму. Така природа ідеї, що вона мимс волі має вузший або ширший зміст. царства обіймає звірячого котрих можна булоб причислити до ростин, а з другого боку, людей, не бажаючих бути зачисленими до звірят. Також не можна установити точно границь морального. Суть поступки, що більше дотикають нашого особистого тіла, ніж ближнього, морального характера, котрих однак неможливо відкидати, як примір. спритність, уміркованість і т. д. Поступком великого морального значіня суть праця дослідувача, що тягне його через моря та пустині і примушує його терпіти і вмирати. Але вдуматись, ми видимо, що все те називається добродійностію і моралю лише тому, що воно має громадянське або соціяльне значінє і таким робом служить доказом нашому опреділеню моральної ідеї. На закінченє своєї бесіди, я мушу відповісти на протести котрі певно будуть. Єсли мораль не походить від висшої істоти, а являєся фізичним нахилом чоловіка, то як бути з відвічальностію того, в кого нема сего нахилу і хто задля сего стає злочинцем громадянського ладу? Прошу пригадати, громадяне, що соціяльне чувство — в той же самий час є і продуктом культури, котрого бракує людям, котрих необходимо повчити при помочі карних законів.

Після гадки наших противників ми соціялісти — "матеріялісти"; се після їх думки значить -- люди без ідеального руху або світогляду, з тупою упертостію що признають лише те, що здат не для іди та житя, або рахують ще до предметів, заслугуючі уваги, в крайньому випадку лише те, що видається "ваговим". Щоб уразити, вилаяти нас, сему понятю приписують найвузший ганебний зміст. Против сего скритого ідеалізму ми виставляємо моральну правду, т. є. ідею або ідеал, котрий має тіло і кров, або у всякім випадку, хоче перетворитись в тіло і кров. Де ще на землі або на небі істнує такий ідеал, котрий би міг бути таким правдиво мудрим, моральним та високим, як ідея міжнародної демократії? Тут фраза про христіянську любов принимає форму матеріяльну. Гідні пожалуваня братя "во Христі" повинні стати братами по ділу і по боротьбі, поки, нарешті, рілігійна долина жалю не обернеть ся в правдиву народну державу. Амінь

#### II.

Шановні товариші, приятелі і слухачі!

Приступаючи до продовженя своєї теми. трактуючої про мораль, я повинен зробити короткий перегляд попередного розділу. Ми знайшли, що мораль відмінна на ріжних шаблях культури, що її складники на стілько протилежні, що те, що називаєся добродїйностію в однім місці, числиться хибою в другім. Як релігійні секти, так і моральні науки находяться в ворожім стані одна з другою. Кожда з них бажає, щоби тілько вона уважалась правдивою і справедливою. Щоб зі сварливим питанєм прийти до правдивого виснову, ми пішли тою дорогою, по котрій природничі науки досягли своїх однодушних результатів. Ми признали моральним все те, що здавалось таким і придержуючись вказівок Гумбольдта, ми потім шукали духової злуки серед емпіричної ріжностайности. І ми пізнали, що ріжні закони моралі однодушно зивають моральним те, що допомагає сердечному громадянському житю. А про се звісно кождому, що люди не стоять на місці подібно горам, а зустрічаються оден з другим і йдуть вперед рядом і вкупі. З кождим кроком громада стає більшою, сильнійшою і сердечнійшою. Чим численнійше і солідарнійше громада людий, чим більше вони шукають власного щастя в щастю загальнім, тим більше вони стають могутнійшими і культурнійшими. Прінціп моралі — прінціп громади — прінціп прогреса. Соціял-демократія і єї стремліня — нічо друге, як громадський або товариський прогрес. — Се властиво правдиве моральне удосконалене.

**«**Не можна досить часто повторяти товаришам — і вони повинні се знати, — як надуживають слова особливо "мораль" і "прогрес". Прогресисти по назві, злі і трусливі що бажають помогти соціяльному злу і возяться лише з політикою, добре вже нам знані люди, котрі "реакційної належать завше до маси" прогрес, то протилежність моралі. Називаючи свою ракову природу "протресом",, а свій противогромадянський егоїзм — моралю, сї люди нівечать мову і понятя народа. І не подумайте що се діється несьвідомо. Навпаки, сею брехнею користає свідома паскудна неморальність. Єсли лебудь мораль вимагає свободи, свободи слова, друку і т. д., або історичний розвиток вимагає яких других уступок то там дуже скоро нищаться ідеали, а народу дається кілька обрубків під назвою свободи. Демократія домагається загального голосованя, а якийбудь пруський Наполеон або француський Бісмарк робить собі задоволенє позбавивши се право всякого значіня, дарити ні на що нездатну ігращку. Таким робом нарід водять за ніс з давних часів і до тепер при помочі красних слів. Задля сего соціял-демократії конче треба знати, що слова назви понять і що понятя мають ріжний змисл. Звичайним непорозумінєм сеї льогічної засади користають люди, котрі ошукують нарід, змінюючи подібно штукарам, назви, понятя і предмети.

Як можливо булоб инакше пояснити те, що академічна лже-мудрість видає за якесь заморське чудо таку вповні природну річ, як ідеал? Щоб грунтовно розібрати се питанє, сильно перекручене професорами та попами, я порівнаю мошль з ремісницьким знарядом. Оскілько він вічний і в той же самий час змінчивий сей знаряд, вічно незмінна і однак змінчива раль. Або може бути, якийбудь старий ніж з камінної епохи і в наш час — ще є пожем? Без сумніву, сей ніж, як антикварна (старина) рідкість, але се не теперішний ніж в сучаснім значіню сего слова. Такий ніж повинен бути з доброї сталі, модної форми, з правдивими ренками і желізком. Як черенки і желізко складають ніж, так загальна засада моралі становить підпорядкованє окремих бажань і особистих інтересів для загального громадянського, народного і наконець для міжнародного добра. Ти повинен підпорядкувати свої хвилеві бажаня загальному житю, особисті потреби-добру громади, се морально, мудро і необхідно. В чім тимчасово заключаєся добро суспільства, про се рішає закон. Соціял-демократична теорія моралі згідна з фактичним світом, вона признає в політичній державі хоронителя і оборонця моралі, але вона почуваєся покликаною пильнувати за державою, щоб вона не обернула в вічне та святе пугало переходячі і змінчиві постанови, щоб вона не займалась замість комуністичної моралі, егоістичними гріхами. Піддаючи всі особисті інтереси загальному

добру, соціялістичній організації, соціял-демократія тим сьвідчить про сю правдиву мораль.

"Слова, — каже Шопенгавер вже не без господаря і додавати їм другий змисл, значить поповняти элочин". На звичайній мові під словом мораль розумієся жива матеріяльна потреба, гасло котрої заключаєся в слідуючих словах: " Жити і давати жити другому". Мораль належить до тої самої категорії, що й всї другі звичайні річи. Се звичайне явище природи, присуще людині. Люди без морального ства се рідкість, але їх ∙потрібно мати, там де вони зустрічаються, так спокійно, як і другі рідкости, як напримір, Юлїю Пастрану, котра з царства звірят принесла в світ женщин волосяну фізіономію (облича). Сучасне природознавство доказує, що образ і подоба Божапродукт походячий зі своїм волосєм і скірою, зі сво їм тілом і душею, зі своєю релігією та моралю від звірят. 'До тичиться мене, — говорить Дарвін, — то я так само охоче хотів би вести своє походженє від героїчної маленької малпи, котра бажаючи спасти житє свого сторожа, дала отпір небезпечному ворогови або від того старого павіяна, котрий торжественно спас своїх молодих товаришів від псячого нападу, як й від дикуна що відчуває насолоду при мученю своїх ворогів, що приносить кроваві жертви, що вбиває, безсумління дітей, що поводиться з своїми жінками, як з невільницями, котрому незнана повздержливість і який знаходиться під владою страшенних забобонів". І дійсно, громадяне, більше нам чести, єсли ми потрафили від звірини дійти аж морального ідеалу соціял-демократичного ДО

братерства, більша честь. ніж від того, що ми походимо від Адама, жившого в раю, а впали так низько до христіянського хробака, покірливо гинучого в грязи.

Поступ являєся моральним, а мораль прогресує. Вона находиться, як і цілий світ в сталій еволюції (розвою). Своє житє вона починає ще в звірячім, але свою назву одержує лише в чоловіці. Як скрізь так і в нашому житю правдиве і трівке т. є. добродійність і мораль дають себе знати в боротьбі з проклятою реакцією. Зоольогія називає нідочого нездатні пережитки минувшини рудіментами (нерозвиненими). Той же самий реакційний елємент звісний і нам як злий ворог історичного розвитку. Як істнують люди, котрі подібно малпам вміють рухати скірою на голові або ухами, подібно мулам, так між прогресистами суть такі, котрі далеко відстали в своїх понятях і чувствах позаду на щаблю своїх предків.

Як звісно, оден прогрес перевисшає другого і правдивий прогрес — самий остатний, найдальший. Моральною правдою являєся найсердечнійше громадянське зближенє. Що більше в порівнаню з більшим — мале, що мале в порівнаню з меншим —велике, що те, що тяжко нести чоловіку, а легко нести ослу — одчим словом, що прикмети великий, малий, тяжкий і т. д. стосункові — се кождому знана правда. Але мені здається, що я повинен звернути особливу увагу на стосункове значінє прикметника, "моральний". Подібно тому, як знаряди, маючі зміст, з часом тратять той зміст, так і всякий світовий порядок, завдяки історичному розвитку, стає не-

моральним. В порівнаню з соціялістичним лібералізмом націонал-лібералізм стає неморальною мерзотою. Кінець-кінців мораль вимагає крайного прогреса або сталої революції.

Тілько з вступленєм на трон соціял-демократії починаєся правдивий зріст культурного розвитку. До сеї пори людство рухалось досить несвідомо. Тілько ми ставимо на чолі руху прінціп. В усіх попередних прогресивних партій були означені границі, знана ціль, осягнувши котру рух переходив в нерухомість, дійсно — в реакцію. Великі герої культури і метафізики ставали потім таким же могутним гальмом прогреса, яким стімулом (спонукою вони були в початку. Мойсей, Арістотель, Христос. Кант і Гегель помагали світовому прогресу до тої пори, доки люди ще не присягали їх євангелію. З сего моменту всі знамениті системи ставали невиносимою гальмою. І не тому, що як кажуть простаки, сих представників церкви не зрозуміли поколіня або їх теорії перекручені, а тому, що їм ще не був знаний правдивий прінціп моралі. Вони відміну принимали за рід, звичаї за мораль. Всі приписи моралі красні, але ограничені. Лише неограничений прогрес завше добрий або без сумніву моральний. Постановити для всіх часів і обставин якісь прінціпи, як се робилось до тепер творителями систем в висшій степені неморально.

Ми бачили, що мораль основується на загальній потребі в соціяльнім суспільстві. З ростом сеї потреби ростуть мораль і культура. Для добра нашого роду сталий розвиток моралі о стілько необхідний, як пожива для тіла. Кождий знаний

моральний припис, бажаючий бути чимсь більшим як припис, що відповідає місцевим або тимчасовим протребам, також стає неморальним ограниченим, як і всякий припис меню (спис потрав) — набридливою дієтою. Як хліб — загальна пожива, так прим. правда — загальна добродійність. Але прийміть до відома, дорогі слухачі, що подібний факт — не метафізичний припис маючий безсумнівне значінє, але лише емпіричне право, як і обовязкова правда, — сильце богословія або метафізики. В моральнім світовім порядку лише оден параграф: неустанний громадянський прогрес, безграничний соціяльний розвиток.

Христіяньство, що відділює в своїм нерозуміню душу від тіла, відділює також моральний прогрес від фізичного. Воно переносить мораль з области житя та діла в скриту область думки в тайники серця. Без сумніву, що для сердечної згоди, необхідне добре серце; але воно розвиваєся властиво в злуці, в громаді, а не в монастві. Хоть тепер вже ніхто й не йде в ліс і не живиться корінями та травами, щоб удосконалитися під зглядом моральним, але всеж прінціп монашеської моралі ще сильно тримається в пануючім нерозуміню. Де істнує переконанє, що світ повстав з божої голови, правда — з одної думки, добро і справедливість — з серця чоловіка, там скі ізь держаться одного і тогож самого неправдивого дедуктивного способу, сказати, думають животом, осягають душею. Відокремленя морального від фізичного, духового образованя від матеріяльного добробуту — теорія, ніби навмисне сотворена для експльоатації

парода. Таким робом для народа в моральнім змісті золотять гірку пігулку тяжкої праці. Похваляючи в моральнім іспиті нужду, турботу, горе і бідацтво, пани положеня роблять собі неморальне задоволенє, одержуючи успіх під зглядом матеріяльним і відокремлюючи той успіх од морального поступу. Ми соціял-демократи, відріжняємо річи і обставини лише після назви і після понятя, але при сему вповні ясно розуміємо, що в житю все належить одно до другого, особливо фізичне та моральне.

Як би "духовні" не були розмови монахів, пан щина, десятина і жебранина були матеріяльною підвалиною для їх морального пустомельства. Теж саме розигрують і наші капіталісти. Вони знають як не гарно було жити при тяжкій праці Робінзону, але не бажають знати того, що їх власність здобута лише з соціяльної праці. Їх приватні інтереси перешкаджають їм зрозуміти, що в висшій степені неморальна або несоціяльна така го сподарка, котра винадгороджує "ближнього" за непомірну частину тяжкої прації дуже малою участію в продукції сеї праці.

Правдива індуктивна наука доказує соціялдемократу, що моральний світовий порядок або братерський прогрес являється поки що лише соціялістичним проєктом, але без сумніву також категоричним імперативом, спонукуючим його з моральною енергією стреміти до грунтовної зміни політичної економії. І ні оден піп, ні оден професор не примусить нас відмовитись від сеї науки.



# СОЦІЯЛ-ДЕМОКРАТИЧНА ФІЛЬОЗОФІЯ.

Сїм РОЗДІЛІВ.



ОВАРИШІ по партії з гордостію і радостію дивлять ся на ті успіхи, котрі за короткий час осяг соціялізм. Пониженя, огірченя та нужда переповнили серця народа, і сему чувству обовязані ми; завдяки йому, ми маємо наплив до партії з всїх сторін. А строга дісціпліна, скорий і однодушний рух вперед, являєся слідством ясного розуміня, систематичної

нашої теорії. Без сего соціяліст був-би ще й тепер тим, чим був перше: чоловіком з доброю душею, але з головою переповненою туманом.

Перші англійські і французькі соціялісти, ще в кінці минувшого столітя пізнали хижацький і лицемірний характер наших лицарів "вільної власности". Для них був зрозумілий той руйнуючий елємент в самій основі фабричної господарки. Вони пророкували з глибокою спритностію загибель середної кляси, постепенне, але неминуче вигнанє селян і ремісників з їх насиджених

місць, перетворенє дрібних господарів в зовсїм немаючих власности і пригноблених робітників; вони прирікали зріст нужди і постепенне побільшенє рядів пролєтаріяту. Але вони не припускали, що гравдиве средство против соціяльної хороби суть в самій природі річей, що несвідомий світовий процес не лише кладе задачу, але також механічно рішає її. Люди вірили, що правдиву і справедливу організацію громади можна придумати. Результатом сего блуду було творенє фантастичних проєктів.

Кождий збирав своїх прозелітів і виправлявся з ними в Америку або в Ікарію. Оден творив гармоню, другий — новий Єрусалим. Сект істнувало стількож, скілько було геніяльних умів. Чимало базікали в оборону републики та монархії, диктатури та конституції, ограниченого і неограниченаого виборчого права і в оборону всего, що лежить між сими крайними формами. Розвивались ріжні прапори, двох і трох кольорів, голубі і червоні. Але нігде неможна було знайти льогічного досвіду, наукової послідовности або однодушної армії.

Наші товариші Маркс і Енгельс, в котрих теплі відносини до народного діла і соціялістична тенденція лучились з необхідним фільозофічним образованєм, потрафили, нарешті, і в соціяльній науці припущенє і непевність замінити правдивим знанєм. Фільозофія відкрила їм засадничий прінціп, що перше всього не світ руководиться ідеями, а наоборот — ідеї світом. Вони з сего заключеня вивели, що правдивих державних форм і удосконаленого соціяльного устрою, неможливо шукати в нетрах уму, немо-

жливо видумати, але що їх потрібно дорувати матеріялістичною дорогою з об'єктивних відносин. Матеріял для сего здобутку дає істнуюче буржуазне суспільство, живим тілом котрого, ніби являєся народна господарка.

В своїм "Капіталі" Маркс відкрив се тіло і з науковою ясностію доказав, що народна нужда являєся необхідним висновом такої господарки, де богатий продукт соціяльної праці розпреділюється таким несправедливим робом. Невелика купка "підприємців" та їх однодумців одержують в формі процентів, ренти, дівідендів, ділових баришів і т .д. весь дохід, а робітники навпаки, дістають лише платню, т. є. стілько, скілько необхідно, щоб не спинилась робоча мащина. Маркс перший признав, що людський добробут загально залежить не від якогобудь мудрого політикера, а від продуктивної сили соціяльної роботи. Він зізнав, що наша продуктивна сила, або працьовитість, зростає під напором матеріяльної природи, що се повинно було привести нас від дикого варварства до сучасної цівілізації, що успіх економічної працьовитости від цівілізації приведе нас до соціял-демократичної народної держави, до комуністичної свободи, рівности та братерства. Він зізнав — і се пізнанє є головним камінем соціяльної науки, що добробут чоловіка залежить від матеріяльної праці, а не від якихсь там небилиць нашого уму. Від нині ми шукаємо сего добробуту не в релігійних, політичних або юридичних (правничих) виявах, але знаємо, що воно механічно виходить з розвитку так званої народної господарки. Його несе з собою не наука і культура, а продуктивна праця, продуктивність котрої між иншим буде чим раз побільшатися, завдяки науці і культурі.

Потрібно розвязати слідуюче питанє: що суть вартнійше — механічна праця чи абстракційна наука? На перший погляд подібне питанє видаєть софізмом (хибним вислідом), але воно має важне значінє тому, що воно вносить ясність в уми. Се старе питанє, хто правий ідеаліст чи матеріяліст і властиво тепер се питанє таке ясне і зрозуміле, що не може бути сумніву відносно рішучої відповіди. За те, що ми соціялісти, віддаємо першеньство "сирій" праці, нас хотять обвинувати в переслідуваню образованя. В дійсностиж ми є лише противниками фантазерів, бажаючих науку і образованє відірвати від матеріяльної роботи і сотворити з них щось подібного святому духу, що літає як голуб над механікою. Ми бачимо в науці і образованю безсумніву цінне средство і лише средство, між тим як продуктивність матеріяльної праці єсть висша ціль. Потреба зділати працю продуктивною веде до науки і до образованя. З другого боку, розуміється образованє також в значній мірі допомагає побільшеню продуктивности праці. В питаню: якомуж віддати першеньство? міститься велике кардинальне питанє: чи "сотворений" наш світ якимсь потвірним брехуном або наші вигадки суть самі по собі другорядними атрибутами (додайними) потвірного світа? Запитуєся, що повстало герше — мислене чи істноване, чи теорія теольогії, чи природознавство, побудоване на індукціі? Люди гордяться і можуть гордитись тим розумом, котрий міститься в їх голові, але вони не повинні, як діти, величати те, що найважнійше для них, більше від того, що важне для всего світу. Ідеалісти — се ті, котрі побільшають значінс людського розуму, увособляють його і творять задля него ріжні метафізичні або релігійні штуки. Ся секта з дня на день вкорочуєся, єї послідні останки — се ті, котрі вже давно полишили релігійні забобони, але котрі ще не можуть відмовитись від "віри", що такі понятя, як свобода, справедливість, краса і т. д. впливають на образоване світу. Розумієся, се так: але перше матеріяльний світ впливає на образованє наших понять, він визначує, що лотрібно розуміти під виразом свобода, справедливість і т. д. Для нас має велике значінє те, щоби ясно собі представити сей тяг подій, тому, що з него походить метол (означений спосіб), показуючий як і яким робом дати правдиву оцінку нашим понятям. Питанє: що головне — дух чи матерія? - се велике загальне питанє, про справедливу дорогу правди.

Матерілльна нужда являєся для соціялісті спонукуючею причиною до людського добра. Фільозофія служить їм під сим зглядом провідни ком. Свій добробут ми найдемо не в таємниках нашого уму, а в продуктивности нашої праці. Єсли, як того вимагає природа річей, в короткий час буде вироблено много, то необхідно працювати так як працюють наші буржуї: при помочи великих знарядів праці і при помочи великої скількости робітників. Дрібні промисли і селянське господарство повинні зовсїм зникнути. Великі капіталісти повинні розвиватись. Про се вже турбуються "ліберали" і простерли свої тур-

боти вже таг далеко, що наша нова держава, нові "свобідні" державні інституції, пустомельство парляментське, свобідна торговля, культурна боротьба і проча бісмарковщина — все те вже не досягає піли. Робітнича сила так зросла, що оден крах йде за другим. Біржі в панічнім страху, банки підлягають конкурсу, фабриканти балюють, а робітники голодують. Чому? Тому, що продуктивна сила занадто зросла для відносин, істнуючих між капіталом і наймленою працею. При таких відносинах меншість може пиячити, а більшість повинна голодувати. Але пияків дуже мало, запаси зростають в такій мірі, що стає нещастем, капітал не приносить ні процентів, ні дівідендів, ні приходу. Причина ся міститься в тім, що продукти не находять збуту. Одинокий вихід — се участь народа в уживаню. Зарібна платня повинна бути побільшена, а робочі години скорочені. Але не дивлячись на те, спасений буржуй вже задихається шо жиру, він дуже зависний і заздрісний, щоб чеплатити робітникови, творцю його гацтва і вкоротити його час. Теперішний лібералізм відмовляє людській робітничій силі навіть в ліберальній масти.

Але сила обставин сильнійша злої волі буржуя. Завдяки більшій потребі в нашій військовій господарці, кріза може бути задушена. Запаси уживаються, торговля йде, наступає загальний розквіт і заробітна платня повинна збільшитись.

Народна господарка представляє собою такий парадокс: чим більші запаси, тим більша нуж да. Здаєть ся ясно, що люди живляться хлібом. Але ні. Най родиться його в троє більше, ніж потрібно, але коли чоловік не працює чотирнайцять або пятнайцять годин, то він мусить вмирати з голоду. Єслиб завтра знова вродились ті карлики, котрі, як каже пословиця, за ніч виконували всі діла людські, то девяти десятим всего населеня прийшлось би дивитись на се з роззявленими ротами або викликати революцію.

Роскіш, паради, гарматні фабрики, касарні і церкви — одним словом, весь сей непотрібний хлам піддержується в теперішній суспільности не лише державою і пануючою клясою, але також і народом, громадою. Ми обовязані сій непродуктивній праці тим, що поки лише по горло загрузли в нужді, а не опустились в ню з головою. Перше недостаток в капіталі потребував господарського пильнованя. З побільшенєм народного богацтва побільшаються і средства праці, а значить і жерело народної поживи, тому що нарід, як вже я сказав, до сеї пори жив переважно не хлібом, а роботою. Але тепер при помочи капіталу продуктивність зросла до такої степені, що роботи занадто мало. Таким робом надвишок продуктів викликає нужду. Не лише соціял-демократи, а сама народна господарка вимагає більшого уживаня, збуту своїх продуктів. Надвишка платні і скорочене годин праці стає між тим, вже не задоволяючою уступкою. Як перше випродуковуюча сила вимагала для свого розвитку знищеня десятин і цехів — одним словом, вимагала буржуазно-ліберальної політики, як вона вимагала свободи промислової, так тепер вона вимагає усуненя ортанізації комуністичної праці на капіталістичних засадах.

Субсктинна віра розпадається на віроісновіданя — попи сваряться між собою. В обєктивній науці панує однодумність; механік годиться оден з другим. Та характерна для соціял-демократії згода, про котру я висше згадував, добрим словом, полягає в тім, що ми шукаємо нашого добробуту не в субсткивних плянах, але знасмо, що він, яко механічний продукт, розвиваєся з необхідного пляну житя. В своїй діяльности нам при ходиться організуватись родопомагаючою ролею. Той непоборимий світовий процес, котрий сотворив планети, постепенно сотворив з їх вогненної маси кристали, ростини, звірята і людей, також рін стремить до раціонального розділу нашої праці, до невпинного розвитку творчої сили. Промисл при всяких обставинах повинен бути раціональним. В усі культурні епохи, якаб ріжниця не була між ними, потребується як то підсказує нам здоровий розум, в найкоротший час зробити найбільше. І се стремлінє, надане нам матеріяльною дійсностію, являєся таким робом загальним спонукуючим чинником, основою і підвалинсю всякого так званого висшого духового розвитку, образованя і прогресу. Розвиток творчо! сили є систематичною точкою зиконаня, образуючий чинник, будучої держави, установляючий форми правліня, організуючий партії і установляючий і удосконалюючий понятя про свободу та справедливість. Тому, що ограниченя походячі від цехів, були гальмом для дальших успіхів розвиваючоїся творчої промисловссти, то вона розірвала кайдани середних віків і сотворила сучасну капіталістичну господарку. А тому, що сучасна промислова творча сила не може вже йти вперед, то необхідно щоб весь нарід приймав рівну участь в споживаню, найти збут для продуктів, усунути бісмарковчину і удосконалити мораль, свободу, рівність та братерство. І так, вперед! Nolens volens, хочемо ми сего або ні.

Упевненість соціял-демократії полягає на механізмі прогресу. Ми знаємо, що ми незалежні від доброї во ї. Наш прінціп механічний, наша фільозофія матеріялістична. Але соціял-демократичний матсріялізм має міцнійшу засаду, твердший грунт, ніж все те, що було попереду. Ідею, свою протилежність, він прибрав собі при помочи ясного розуміня, заволодів світом понять, побідив суперечку між механікою а духом. Дух запереченя в нас в той же самий час є позитивним (певним), а наша основа — діялєктика (частина фільозоф. системи). Коли я — пише Маркс — в однім придатнім листі, — скінчу свою економічну науку, то я напушу "Діялєктику". Правдиві закони діялєйтики вже суть в творах Гегеля, але містичній формі. Необхідно відкинути форму", тому, що я боюсь, що мине немало часу, перше ніж Маркс порадує нас подібною працею, і тому, що я з молоду богато займавсь самостійно сим питанєм, то я спробую дати любячому знанс уму понятя про діялєктичну фільозофію. Діялєктична фільозофія — се центральне сонце, від котрого походить сьвітло, се сонце, осяяне для нас не тілько економією, але і цілий культурний розвиток, сонце, котре наконець осьвітить взагалі всю науку разом з єї першими засадами.

Товариші знають, що я не вчений, а простий кушнір, дійшовший до своєї фільозофії самоучкою. І щоби поділитись нею з другими, я можу користати лише з нагоди вільного часу. Задля сего я буду даставляти свої статі через більше-менше довші перебіги часу, і че буду дбати стілько про їх навзаїмну звязь, скілько про тещоб кождий розділ мав значінє сам по собі. I тому, що я звертаю малу увагу на вчений хлам, то мені буде легко обійти многослівя та пустої прикраси, що затемнюють зміст. Але з другого бо ку, я мушу просити читача не забувати про те, що в популярнім викладі також істнують свої тісні границі. Звичайно принято говорити, що ясні думки можна висказувати ясно і зрозуміло для всїх. Але се лише стосункова правда. Без передпосилок не можна нічого висказати. Над хліборобом сміють ся на морю: він не знає ні лин, ні рей, ні вітрил, матрозу не можна буде говорити з ним про своє діло. Так і я не можу говорити про фільозофію, не предвиджуючи якогобудь знаня в читачів. Инакше вийшлаб така нісенітниця, котра не підходилаб ні моїм цілям, ні моїм густам! Я бажав би, щоб ся моя увага примусила читача, що нарікає на неясність застановитись над тим, чи не є потрібним для него вглубитись в самого себе, щоб осягнути бажане розумінє.

### II.

Подібно тому, як мої проповіди мали похвальну ціль профанувати (обезчестити) святу

катедру, так я й тепер зайнявся фільозофією з тим наміром, щоб розвінчати високошановну учительку. Вже Людвіком Фаєрбахом константовано (потверджено), що вона "по Христу сестра теольогії". Соціял-демократія хоче відсторонити старих дів. Фридрих Енгельс, в своїм вступнім слові, котре було додане до твору "Положене працюючої кляси в Англії", вже говорить про знищене Фаербахом фільозофії. Але Фаербаху додавала стілько клопоту одна з сестер — теольогія, що в него зісталось дуже мало часу і охоти для того, щоб обовязково і докладно дослідити другу сестру — фільозофію. І в творах Фаєрбаха рішеня проблємів фільозофії читаєся скорше між рядками, ніж прямо. І все-ж таки сей ученик Гегеля потверджує слова Маркса: "Правдиві закони суть в Гегелівських творах, хоть ще в містичній формі". Фаєрбах і Маркс оба гегелянці, беруть з одного й того-ж жерела однаковий результат, котрим Фаєрбах скористав для наукового аналізу, а Маркс — для аналізу економії.

Сей історичний хід подій доказав, що наша соціял-демократична антіфільозофія бере свій початок походженя прямо від фоліянтів (великих книжок) законних фільозофів. Завдяки подібному походженю ми можемо поставити єї разом з академічною наукою і запитати, стискаючи плечима: чогож ти хочеш? І ми почуваємо себе в сім ділі так певно, що можемо дивитись на вчених панів зверху вниз. Ми не покликаємося на Арістотеля або на Канта тому, що се — жи ве тіло, вповні ясне для свобідного від пересудів чоловіка. Подібно тому, як в природних науках докази завше походять з наукового досвіду, то такий же фактичний характер мають і ті основи, на котрих полягає наша антіфільозофічна фільозофія. Задля сего в меншій мірі є даремним давати їй десятки імен грецьких, латинських та других вчених авторів.

Новичку повинно показатись дивним те положене, що ми з одного боку гордимось нашим фільозофічним походженєм, а г другого — виступаємо з певним заміром принизити значінє першої фільозофії. Поясненєм, най послужить слідуюче порівнанє: подібно, як блуди альхемістів допомагали народженю хемії, так і блуди фільозофії сотворили загальнонаукову Старий чоловік, бажаючи почати своє житє, з початку, не хоче переживати його як перше; він хоче пол.пшити його. Він розуміє, що йшов блудними допогами, але він не може не сказати, що ті блудні дороги навчили його богато чому. Также само критично як і сей старушок до свого минулого відситься соціял-демократія до фільозофії. Остання — се та лісова дорога, на котрій конче було зблудити, щоб вийти на правди ву дорогу пізнаня. Щоб бути в силі йти по правдивій дорозі не баламутячись ріжними релігійними та фільозофічними теревенями, потрібно перестудіувати найголовнійшу з лісових доріг, а властиво фільозофію.

Хто прийме дослівно сю вимогу, той без сумніву, повинен признати її парадоксальною (дивною). Як то можна бажати знайти правду на блудних дорогах? Але читач ніколи не повинен придержуватись букви, він повинен винайти зміст. Знаний вирлз: "моя релігія — ніякої релігії по-

ясняє, приміром, що не завше а є а, але часами а переходить в б. Така вже проклята прикмета всего на сім світі, що нічого нема сталого, витревалого, що все находиться в вічнім русі, в невпинній зміні, завше в стані формованя, уродженя і загибелі. Все істнуюче підлягає виміні складників і світовий рух до того безграничний, що вся кий предмет в кождий даний момент вже не той. яким він був перше. Задля сего язик примушений називати одним імям ріжні предмети і ріжні форми. Так само і фільозофія підлягає світовому закону рухів або змін, і вона підлягала настілько значним змінам, що мимо волї, як і відносно сучасного христіяньства, повстає питанє, чи лишити їй перше імя або дати їй нову, другу назву. Соціял-демократія висловилась проти "релігії" і тут я стою за те, щоб вона висловилась також і против "фільозофії". Най говориться про соціял-демократичну фільозофію" тілько в переломову хвилю. В будучім слово діялєктика, або загально-наукова наука буде можливо підходячою для критичної роботи.

Хто ми, звідки й куди йдемо? Хто люди — чи вони пани, володарі, "вінок твореня", чи безпомічні сотворіня, залежні від вітру, погоди і від зсякого випадку? Як ми відносимось або як повинні відноситись до окружаючих нас людий або предметів? Се велике питанє фільозофії і релітії. Але в устах першої молодіюї з сестер, се питанє придбало більше раціональну форму. Вона не жде відповіди від небесних духів, вона пропонує здоровому інтелєкту, істнуючому, як доказано досвідом, в людській голові, дати сю відповідь. Характерно для фільозофії,

що вона взяла "велике питанє" з під відома релігійного чувства і припоручила його рішенє органу науки, здібности пізнаня

Без спеціяльного студійованя ми ще менше знаємо про той таємничий эрган, котрий господарує в нашій голові, ніж про фізичну сторону нашої істоти. Початкова фільозофія повинна була користати з него, як користає жолудком не займаючись науковим дослідом його. Але, коли діло дійшло до того, що ми сьвідомо припоручили інтелєкту рішенє головного питаня про загадку істнованя, тоді потроха досвід інтелєкта — критика розуму, або теорія пізнаня — перетворилось в головне питанє.

Схолястики перших віків, як звісно, хотіли заснувати релігійні догми на доводах розуму. Не підозріваючи і не бажаючи сего, вони ставили доводи розуму висше релігійних доводів, фактично величали розум висшою істотою ... Щось подібне трафилось і з фільозофією. Стремлячи розвязати науковою дорогою велике питанє житя, вона не потрафила за него взятись і діло прийняло таку форму, що предметом єї студіованя, питанєм житя для неї стало наукове питанє, теорія умової праці. Всї значнійші фільозофічні твори, особливо, найновійші иих, дійсне хоть і не сьвідомо, потверджують сей факт! Вже одні наголовки головнійших творів, дотикаючих сего предмета, починаючи Беконовського "Органона" і кінчаючи Гетелївською "Льогікою" або Шопенгавєрським "Почвірним корінем закона, "достаточної підстави" говорять про їх зміст.

Як в бувших великих, так і в сучасних менше великих фільозофів блимає свідомість, що так звана матір всїх наук зі своїх високих та далеких льотів не приносить нічого, крім спеціяльної теорії, здібности пізнаня. Сотками можна булоб навести цитатів в доказ того, що ся свідомість в них дійсно блимає, але і сотками можна булоб навести других доказуючих, що ся свідомість не ясна, не послідовна, що професори і приватдоценти (професори без катедри) зовсїм не дають собі звіту в задачах, в ціли або мірі не зовсім ще висвободились від забобонів та фантастичної містики затуманюючої погляд. Красномовний примір того показав недавно п. Кірхман, повідомленю "Volkszietung'a" згідно від 13-го січня сего року, заявив на однім "фільозофічнім викладі, читанім зрозумілою вою", що фільозофія не більше не менше як наука про висші понятя буття та пізнаня... Вона годиться з предметом спеціяльних наук, з їх добіром та досвідами — цілим світом і всім що находиться в нім і користає однаковими з ними средствами... Головна ріжниця між спеціяльними науками а фільозофією полягає здебільша в способі, а се тому, що остатня відкидає всякі гіпотези (здогади) а управляєся прінціпом, положеним в єї основу. Кірхман не бажає говорити про користь фільозофії, а лише про її значіне для великих духових сфер людського житя, для релітії, держави, родини, моралі, тому, що не закони, не кара і не поліція, а лише фільозофія в силі обороняти основи сих великих постанов, підлягаючих в наші часи не лише лихим, але і підлим накидам.

I от ми знова вернули молодість старій "сестрі по Христу".

Вона називається тепер "наукою про висші понятя істиованя і пізнаня. "Так називається вона на зрозумілій мові". Але я хотівби бачити тих простих, котрі зможуть зрозуміти щобудь з сеї мови. "Висше понятє буття" — бути може річ тут йде пр найдальшу нерухому звізду або може бути, що де є "висше буття"? Цїкаво знати, для чого нам все те говорить ся і які думки народжуються після сего? Фільозофія "годиться з предметом спеціяльних наук, з їх добіром та досвідом цілим світом і всім, що знаходиться в нім, і користає однаковим средством, а саме, думанєм. Але деж тоді ріжниця, характерна прикмета фільозофії? Фон Кірхман говорить: в способі. Припустім: в фільозофії та природознавства загальний предмет досвіду і загальні знаряди для переведеня сего досвіду, алеж при сім вони вживають ріжні способи. Заходить питанє: щож виходить з того? Результати природознавства звісні. Якіж результати нам дала фільозофія? Фон Кірхман ділиться з нами сею тайною: вона обороняє релігію, державу, родину і мораль. Фільозофія не наука, се лише охороняюче средство від соціял-демократії. В такім випадку нема чого дивуватись, що в соціял-демократів є своя власна спеціяльна фільозофія.

Але не думайте, що фон Кірхман є винятком, що він не є правдивим фільозофом. Противно, він чоловік вчений і говорить, точно придержуючись духу своєї науки. Особливо його слова про абсолютну відсутність гіпотез являють ся загально принятим влучним зясованєм фільо-

зофської методи. "Спеціяльні науки" рівно, як і здоровий людський розум, набувають свої знаня при помочи інтелєкта з досвіду, з того матеріялу, котрий їм дає світ. Природознавці роблять шуканє з відкритими очима і умами і те, що вони при сему видять і чують, фільозофія називає "гіпотезами". Стремлячись до "вічного скарбу", фільозофія дивиться на "явища" житя і сьвіту, як на щось нікчемне та гниле. Правда запевняють, що вона опирасся на всі доступні їй **гиснови** спеціяльних наук, але се є лише вимушена уступка заперечене, що вповні відповідає загальній туманині, пануючій в фільозофії. З лівого боку фільозофія опираєся на виснови наукові, а з правого — на положений нею в основу прінціп відсутности гіпотез — прінціп, до котрого вона свідомо стремить, але котрого їй ще ніколи не вдалось досягти. Вся та сьвідчить про те, що фільозофія не є наукою, а тою брехливою дорогою, по котрій блудить інтелект. Результатом сі есть розуміне того, що одною головою не сотвориш ніяксі правди, ніякого прінціпу, не рішити ніякого житєвого питаня, житєвої залачі, що здібність чоловіка до пізнаня навпаки с індуктивним знарядом, котрий завше і скрізь уявляє матеріял добутий досвідом.

Так вчить клясична фільозофія. Сучасні єї речники не могли зрозуміти сего вченя з дуже легкої причини. Вони покликані обороняти релігію, державу, родину і мораль. Як тілько вони починають зраджувати тому покликаню, вони перестають бути фільозофами, а стають соціял-демократами. Всї ті, хто називаєся "фільозофом", професором і приват-доцентом, не дивлячись на

своє позірне вільно-думство, більше або менше застрягли в забобонах та містицизмі. Всї вони одного поля ягоди і складають одну цілу необразовану реакційну масу, протилежну соціял-демократії.

#### III.

Звідки ми взялись, звідки взявся світ і куди ми йдем разом з ним? Яке значінє повинно мати істнованє, наше чувство і явища природи? Так запиту: чоловік, а чоловік дуже любить давати питанс — се значить, що він великий дурень. Пословиця каже, що дурень може запитувати більше ніж в стані відповісти десять мудрих. Але поставлене питанє — велике питанє, котре ставилось і буде ставитись у всі епохи, всіма народами. Не влучно була вибрана лише форма, в котрій було поставленє се питанє з початку релігією, а потім її прогресивним щаблем, що називається фільозофією. Питанє було звернене в незвісно далеку країну і — дурень чекає відповіди".

Відповіди — зрозумілої, ясної, певної відповіди — можна чекати лише тодї, єсли ми будемо займатись аналізом питаня придержуючись способу "спеціяльних наук". Ми маємо ціле тілько при помочи його частин, ми можемо зрозуміти істнованє, лише постепенно переходячи від відокремлених форм до загального. Потрібно перше всього запитати: звідки взявсь лично я? звідки взялись мій батько і дід? що гаке око? що таке ухо? яке призначенє печінки і нирок? На сі питаня науки дають вповні задово-

ляючу відповідь. Ботаніка займаєся дослідом дерев, кущів і трав, астрономія — сонця і цілого світа. І єсли "велике питанє" буде таким робом в остаточній мірі сформоване і визначене, то ми будемо мати вповні зрозумілу наукову відповідь. Хоть ся відповідь до сеї пори ще не задоволяє вповні пильного дослідника, хоть много таємників остається ще не зрозумілими або не вірно зрозумілими, однак ми на стілько опередили релітію і фільозофію, на стілько розібрались в сїм ділі, що знаємо спосіб, в якій формі треба ставити питанє, щоб одержати на него відповідь і ми не будемо як дурні, даремно стояти і чекати, вірити, сподіватись і заниматись теоріями.

Нас запевняють, що "метода" являєся розріжнюючою признакою фільозофії віл соціяльних наук. Але спекулянтивна метода фільозофії полягає на глупім звертаню питань в пустий простір. Фільозоф хоче витягнути свою спекулятивну мудрість з голови без матеріялу, як павук павутину зі своїх бородавок. Задля сего мозкові павутиня фільозофів відріжняються ще меншою реальною витревалостю, нїж павутиня павука.

Єсли ми уявляємо, що ся метода міститься в учених творах і задля того не можемо заподіяти шкоди в практичнім житю, то ми значить низько оцінюємо її значінє. Глибоко-мудрі книги суть лише тим відомим для всїх пунктом, де міститься загально для всїх отрута, що з самого початку увійшла в тіло і кров народів і котра ще й до тепер розповсюднена серед висшої і низшої кляси суспільности. Поучаючий примір дає нам вчений професор Бідерман в своїй недавній полєміції з робітниками. Він вимагає від соція-

лістів "замість темних та неясних доказів ясного малюнку положеня суспільства, яким воно повинно бути по їх думці і яким вони бажали єго видіти. Потребується доказати те положенє в його практичних наслідках".

Перше нім дати Бідерману належну відповідь, необхідно булоб почати йому давати відповідні питаня. Професор мало знає теорію пізнаня, не ознайомлений з загальними науками; задля сего йому зовсім не зрозуміла наша манєра, Ми не ідеалісти, котрі мріють про такий стан суспільства, яким воно повинно бути". Єсли ми думкою займаємось формованєм будучого суспіль ства, то в нас для сего є відповідний матеряіл. Ми мислимо матеріялістично. Перше нім був сотворений світ, він вже істнував в голові Господа, його думка панувала над всім і не числилась ні з чим істнуючим. Сей пересуд відносно хної власт і сидить в головах і умах фільозофів і Бідерманів; він міститься в основі домаганя, щоб ми сотворили проєкт будучого світу, перше ніж громити та "руйнувати" сучасний. Покійний соціяліст Фурє, Кабе і др. якраз й робили тут навиворот і тому нам показують на них як на взірець. Пан Бідерман зле розуміє нас, нашу діяльність і наші задачі. Ми обходимось з будучим не яко теоретичні фільозофи, але як практичні лючи, ми не будуємо повітрових замків і не робимо ніяких поквітовань без господарів. Нерозумно кидатися до діла, до предприємства або в світ без жадного пляну; але ще гірше не огра ничуватися, подібно сантвінікам (горячим), найблизшою цілию--придумувати, єсли ми рішили торгувати матерією, квітки і звіздки для теї мате-

рії тоді коли ми ще не занємо ні купуючих, ні їх тустів. Єсль я і виробляю загально проєкт мого будучого житя, то деталі я віддаю часу і обставинам. Чи міг розум якого-будь бюргера в часи февдалізму сотворити проєкт ріжних постанов, інструкцій і законів нашого часу: правничі інстітуції, вотаріяти, поліцію, систему векслів, акцій і весь той безчисленний хлам, котрий принесли нам зі собою буржувана господарка і єї політична "свобода". Практичні верховоди бурж уазного руху, свобідної торговлі і обманьства, не займалися перечасним Вони вимагали навлаки від своїх гнобителів дворян, діличів — свої захоплені тими людьми права і нерозрішене питанє про спеціяльне їх уживанє, а те, як складуть ся обставини в будучім, зовсім не займало їх. Вони були заняті осягненем найблизшої ціли і давали змогу дальшим обставинам та відносинам явитись самим. Во ни пряли своє прядиво не без матеріялу. Де лен ще не був посіяний, там вони очікували часу. I ми, міжнародні соціял-демократи, опираючись на скарби науки, робимо сьвідомо те, що інстинктовно робили всі практичні люди минувшини.

Ми теч: домагаємо ся наших людських прав, домагаємо ся за нашу працю справедливої співучасти в продуктах, витворених нашими руками. Се домаганє, се стремлінє і бажанє не є марною теорією, а доне нам самою природю. Так же само і комуністична господарка містить ся в самій природі річей, вона повинна прийти, матеріяли лля сего вже суть і побільшають ся з кождим днем. Бурт уї — правдиві хробаки. Як тілько вони напрядуть свій шовк, ми завше потрафимо

ужити сей матеріял. Завчасне питанє відносно того, жоли, де і як се трафить ся, не повинно лякати нас, воно є поки що пустим "фільозофським" поглядом.

Наша програма вимагає від суспільства безпосередного задоволеня всіх розумних при загальній співу асти в праці. Від нас вимагають, щоби уформували сю ідею яснійше відносно єї 'грактичних результатів". Запереченя і критика неприємні Ми повинні заняти ся будовою або поліпи:снєм" — розумієть ся не поважно, не стало або на ділі, але тілько в теорії "зробити нариси" свого ідеалу, пофільозофувати або поміркувати про будучу організацію суспільства. забувають Але при сему вони про те, що наш спосіб властиво проти-фільозофічний. Ми користасмо своїм розумом по приміру правдивих наук для реальної роботи, а не для пустої забавки. Хто хоче твориги, той повинен почати рубати істнуючі в дійсности дерева і перше всього найбільші і наймогучійші. Рубати так, щоби тріски летіли, нам розумість ся, ще заборочено. Ми можемо сотворити народну державу лише в голові, лише в теорії. Але ся теоретична робота повинна бути точно на чковою, продуктивною, а не пустою. I так почнемо з критичного розгляду матеріялу. Запереченє того, що непотрібне, нерозлучно звязане з принятем потрібного. Критика істнуючого є першим і невідмінним услівєм "поліпшеня".

Те, що дрібне господарство нічого не дає, а приватна власність занимаєть ся експльоатацією робітників, се — спеціяльно емпіричне пізнанє, що виплило з досьвіду, а не впало до нас на

голову з фільозофічного неба. Звідси, яко практичний результат випливає домаганє товариської, державної або громадянської спільної праці.

IIIo природі що має gratis (даром), тілько одна праця творить капітали BCï разом з пропентами, се рпизнано в політико-економічній науці, ще з часів Адама Сміта. Що ся робота не приватне діло, але що в інтересах громади жала подслена між членами громади, се давно всім звісно, як і фраза про розділ прані. Що істнуючий розділ праці не є розділом, достойним чоловіка, а грою в піджмурки, коли ринок наповняєть ся шинами для зелізниць, в той час коли не хватає олію і мяса, і що розділ продуктів був ... лише насьмішкою над дсякою справедливостію і людськостію, — исе те голі факти, що недопускають ніяких суперечок. Звідси слідує такий "практичний результат": в інтересах гропотрібно доконче знищити приватну власність а придбані до сеї пори всї знаряди, фабрики і запаси віддати прямо народови, справедливо розділивши як тягарі, так і продукти праці, згідно з розумними потребами, а не з несправедливими вимогами, так званих особистих заслуг

Питан- про подробиці: як, де і коли розпочаги все те, ч рез тайну згоду з Бісмарком або при помочі петі! ії в німецький райхстат, чи на париських барикадах, або при помочі переведеня в англійськім парляменті права голоса для женщин,—все те непідходячі, невчасні глупі питаня. Ми дожидаємо нашого часу, а разом з тим і матеріялу потрібного для нашої здібности пізнаня, шоби прийти до якогобудь мудрого виснову. Наша справа стає з кождим днем яснійша, а нарід — з кождим днем мудрійним.

Агітація і несенє світла в дурні голови нащих противників, недозволена критика — все те далеко більше відповідає ціли, ніж пусті предположеня відносно будучого громадянського положеня або стану. Сама істота єї випливає з самої природи річей. Виїмки і деталі повинні бути віддані часу, обставинам та більше подрібному досліджуваню.

Сьвіт великий, сонце гріє, земля плодовита, руки народа досить сильні, щоби задоволяти всі розумні потреби народної маси, будь вона ще й втроє більше. Але тут являють ся Бідермани і виявляють сумьїв, відносно того, чи досить в нас розуму в голові, щоби потрафити зарозділити весь матеріял праці і насоособливу Бідерман виявляє лоди. цікавість відно но дрібниць будучого житя: чи всї що беруть участь в випродукованю знаного продукта праці будуть мати однакову частину набутку, т. с чи всі робітники на сніданє будуть діставати чорний хліб, чи за особливу заслугу праця професора буде оплачуватися попри все ще й калачом. Я не привик бути високого погляду сам про себе, але тут мені здається, що широко розводитися над подібними питанями не варто соціяд-демократичного фільозофа.

Бідерман говорить про "всїх учасників" звісного прод', кта праці". Але ми повинні дивити ся на працююний нарід яко на одного учасника, а на продукт його праці — як на оден продукт праці. Тілько тоді стає ясним і зрозумілим спра ведливий розділ продукту, протилежно тому попятю про особисті робочі групи з ріжними правилами, котре лише затемнює справу і допомагає ловити рибу в мутній воді. Біблія говорить: не добре бути одному чоловікови. Так же само не добре йому і працювати одному. Як приватна особа, так і товариство повинні злучити ся з цілим. Розглинена з точки погляду цілого, будуча народна господарка вповні зрозуміла, а з загального прінціпу з часом і при помечі індуктивного досліду самі по собі випливають "практичні результати".

примусова праця, "ограничене личної свободи", не вяжеться, з понятєм про ідеальну державу. Та), єслиб ми, подібно німецьким професорам, при помочі фантастичних теорій вигадували власними головами понятя про ідеал та свободу, то вони дійсно зле вязали ся би одна з другою. Ми шукаємо "свободи" не в метафізині і не в зизволеню душі від кайдан нашого тіла, але в цілковитім задоволеню наших матеріяльних і духових потреб, котрі однак разом суть фізичними п. требами. Примусова праця — се закон природи і вона лише до тої пори — ограниченє нашої личної свободи, поки істнує прінціпал (службодавець), котрий бере плоди нашої праці. Хиба-ж служачий, що дістає добру платню відносить ся до своєї служби або обовязків як до "ограниченя личної свободи"?

Безперечно, безпосередне задоволенє суспільством всіх розумних потреб, т. є. соціял-демократична форма господарки, — се велитенська задача. Подібна задача може бути рішена не окремими одиницями да лише скоро текучим житєм. Думна про те, що єї може розвязати за писарським

столом якийбудь оден геніяльний розум, діточий жарт. Ми, яко дорослі люди, будемо ділати практично і перше всього займемо ся організованєм робітників, научимо іх розуміти свої інтереси і лобивати многочисленних і сильних противників спершу льогічними аргументами, а потім єсли зверхність сих противників буде сильною і вони будуть противити ся всякій моралі, всякому правдивому ладу і здоровому змісту, то і зелізними кулаками.

Але ми не боїмо ся того, що дійде аж до того. Наша численність, могутність і авторітет зростають з кождим днем. Як тілько деморалізовані пани замітять се, то як привикшії з давна вони самі прийдуть і вклоняться соціял-демократії. Сї люди в дійсности вже не такі варвари, як на словах.

На закиченє я мушу ще попросити в читача вибаченя за те, що на сей раз я більше займав ся Бідерманом ніж фільозофією; але їх можна під лестим зглядом злучати разом в одно, тому, що і Бідерману і фільозофу не звісно про те, що неможливо звертати ся з питанєм до пустого простору, а що питаня і досліди повинні бути зформовані визначним і точним робом.

## IV.

В попередних розділах ми вказали на походженє фільозофії від релігії і на те, що вона одідичила від релігії фантастичний характер.

**Розвязати "загадку буття"** — така загальна проблема сих двох фантазерок.

Фільозофи дають сій задачі ріжні гучні назви. Ми еже ознайомили ся з п. Кірхманом, котрий величає єї "наукою про висші понятя істнованя та пізнана". Знаменитий Кант лазиває проблєму фільозофії: "Бог, свобода і безсмертє". Фільозоф Дюрінг остатного часу називає єї "розвитком висшої форми світової і житєвої свідомости".

"Висша форма свідомости є науковим знанєм, а його розвитку допомагає досьвід. Єсли так, то фільозофія булаб тотожна з науковим досліджуванєм світа і житя.

Але як уявити собі справу таким доморослим робом, то фільозофія тратить свій ореол; більше того, вона стає непотрібною тому, що науковим дослідом занимаєють ся сумлінно "спеціяльні науки". Дюрінг, очевидячки, предчував непотрібність фільозофічної затії тому, що він понад все нагородив єї "практичним переведенем в жите еї ідей". Після його гадки, фільозофія повинна не лише пізнавати науково сьвіт і житє, але і переводити се понятє в діло при пота формованя світа і мочі своїх переконань житя. Таким робом ми наближаємо ся до соціялдемократії. Єсли фільозоф осягнув такі успіхи, то він без умніву скоро прийде до повного пізнаня і рішучо вілкине фільозофію. Розумієть ся, чоловік взагалі не може обійти ся без якогобудь згляду або погляду на світ і житє, але фільозофія — особлива форма, без котрої можна обійти ся Сі мудрість являєть ся чимсь осередчовим між гелігійною та остро науковою мудростію. Оповіданє про сотворенє сьвіта в релігійнім переданю здаєть ся фільозофії занадто наївним, а перескоки фільозофії при відсутности гіпотез видають ся правдивій науці занадто фантастичними

Пригадаймо собі: метода є ріжничкова призна ка, що розділює релігію, фільозофію і науку. Всі вони стремлять до мудрости. Релігійна метода відкритя на горі Синайській, в хмарах або серед привидів Фільозофія звертаєть ся до людського розуму; але поки розум не увільнив ся від релігійної темряви, він не розуміє сам себе, він ставить питаня і обходить ся без гіпотез, в теоретичний спосіб, звертаючи ся в невизначений простір. Нарешті метода правдивої науки полягає в тім, що вона оперує з матеріялом світа чутєвих явищ. Єсли ми признаємо сю методу єдиним, раціональним пристосованєм інтелєкта, то цілій фантасмагорії (привиду) наступить рапучий кінець

Если се толкованє попадеть ся в эчи правдивому фільозофови, то він іренічно усьміхнеть ся. а єсли він приблизив ся де відповіди, то постараєть ся пояснити, що представники спеціяльних наук — матеріялісти, що не мають критичної здібности і що вози принимають без жадного досліду за правду емпіричний світ досліду. Відсутність гіпотез в своїй методі фільозоф операє на тім, що нас часто спроваджують в блуд наші чутя. І він в наслідок того ставить питанє: що таке правда і як нам осягнути правду?

Він правий: правда — се питанє, особливо, для соціял-демократії се дуже інтересне питанє. В царинї надлюдської природи, в природознавстві в вузчім змістї того слова, ясно-видність на ділі замінена раціональною методою.

Але в житю народа, де діло іде про панів та слуг, про працю і зиск, про права, обовязки, закони, звичаї та порядки, в попа і професора фільозофії свій голос, і в кождого з двох своя особиста метода для того, шоби замаскувати правду. Релітія і фільозофія є хитрою політичною збрулю пригнобленя селян, тому що пани заіинтересовані в реакції.

З тої лекції, котру нам дав, в попереднім розділі професор Бідерман, ми пізнали про те, що непот ибно звертати ся з запитами до незнаного простору, а також і непотрібно запитувати про правду. Тут — то фільозофія і вступила в суперачку зі здоровим людським розумом. Вона не шукає подібно всім спеціяльним наукам, визначної земної або емпіричної правди, але подібно релігії, вона шукає зовсїм осібну правду — абсолютну, небесну, без гіпотез або зверх відчуваючу; те, що справедливо для всего сьвіта, те що ми видимо, чуємо, відчуваємо при помочі смаку та нюху, всі наші тілесні віруваня для неї не досить правдиві. Явища природи — лише явища або щось, що здається — і вона їх не признас. Що вона взагалі не признає природи, то в сім вона не осьмілює ся признати ся, тому що вжи ціле столітє, як природничі науки придбали авторітет, котрого неможна повалити. Але того рода правди, котру шукає фільозофія в природі знайти неможливо. Фільозофічна правда, котроі на жаль нігде неможливо знайти, невно має свій власний аромат, належить зовсім до другої породи.

Так як фільозоф, з рілітійним дури-світством в голові хоче бути поза явищами природи, так

як він за сим світом явищ шукає ще другий світ правди, котрий повинен послужити поясненєм першого світа, то він сотворив методу без жадних підстав, розвиваючу думки без певного матеріялу або другими словами, що глупо звертається з питанями в незвісний простір.

Нікчемні критики сеї недоладної правди були, як запечняють, винайдені Декартом; фільозофія живе з тої пори сими крихтами. Бувша тоді в моді ще попівська правда — пасивна віра — не задоволяла фільозофа. Він розпочав свій дослід зі сумніву, котрий був ним простертий так лалеко, що він став сумнівати ся у всім тім, що ми бачимо і чуємо. При сему він зауважив, що в нему зістала ся одна певність, а властиво — знане відчуванє його власного сумніву Cogito, ergo sum (я мислю, значить я істную). І з тої пори його прихильники ніяк не можуть розлучити ся з думкою шукати недоладну правду.

Ми далскі від того, щоби не признавати істо ричного значіня і тенїяльности знамснитого фільозофа сумпіву. Він правий: фізичне відчуванє істнованя, моя свідомість мисленя і т. д., або моя душа", як клжуть попи. переходить всякі сумніви. Але потрібно замітити, що я примусив Декарта зробити великий крок в порівнаню з тим, який був зроблений в дійсности. Справа маєть ся так: В фільозофа було дві душі — звичайна релігійна і наукова. Його фільозофія була змішаним продуктом обох. Релігія доказувала йому, що змисловий сьвіт нікчемний, між тим як наука противно, стреміла доказати йому протилежне. Він почав з нікчемности змислової правди, з сумніву в ню і доказав певностію в фізич-

нім відчуваню істнованя протилежне. Але науковій течі не судилося було так послідовно проложити собі дорогу. Лише безсторонний мислитель, що повторив досьвід Декарта, знайде, що єсли в голові бродять думки і сумніви, то се фізичне відчуванє, доказуюче про істнованє мислячого процесу. В фільозофа все вийшло навиворіт: він хотів доказати безтілесне істнованє абстрактивної думки, він помилково припускав, що може науково доказати недоладну правду про істнованє релігійної або фільозофічної душі, між тим, як на ділі він константував тілько загальну правду про істнованє фізичного відчуваня. Зі звичайного істнуючого відчуваня Декарт хотів сотворити істнованє якоїсь висшої істоти. Його нещасте — се заглльне нещасте фільозофії; вона занимаєть ся або чимсь ідеальним або водоладним.

Тут я пропоную читачам Volksstaat'a тему, котра загально для них дуже складна. Але ми мусиме завоювати собі прозелітів також і серед вчених. Задля сего конче доказати, що ми знаємо дещо про "перші причини" всіх річей, що діло наше опирає ся на глибоко заложених підвалинах. І хвалькуватим фільозофам необхідно загородити вихід. Ідеалісти! Всякий мудрий робітник, що ознайомився зі своїми патронами (опікунами), здивуєть ся, що можуть істнувати подібні чудаки. Ідеалісти в кращім розуміню слова — се всі добрі люди і перше всього соціялдемократи Наша ціль — великий ідеал. Ідеалісти-ж в фільозофічнім змислї, противно, просто несамовиті: Вони доказують, що все, що ми бачимо, чуємо, відчуваємо і т. д., що весь окружаючий нас світ не істнує, що все те уривки думок. Вони доказують, що наш інтелєкт — одинока правда, а все проче — лише "уява", фантасматорії, туманні картини, привиди в найгіршім розуміню сего слова. Те, що ми завше поберасмо з зовнішного світу, по їх думції, не обєктивна правда, не правдиві предмети, а лише субєктивна діяльність нашого інтелєкта. І єсли чоловік зі здоровим розумом противить ся подібним твердженям, то воби показують йому на те, що його очи щодетто видять, як сонце сходить на сході, а заходить на заході, і що тілько наука вносить світло в його розум і дає його чувствам можність пізнавати правду.

"І сліпій курці бог зернятко післав" — каже пословиця. Такою сліпою куркою і є фільозофічний ідеалізм. Що все те, щ ми в сьвіті бачимо, чуємо і відчуваємо, неправдиві предмети, ні дійсні обєкти — от те зернятко, котре єї післав бог. І природно -- наукова фізіольогія змислу також з кождим днем наближаєть ся до того факту, що всі ті сорокаті предмети, котрі ми бачимо своїми очима, всі сорокаті зорові вражіня, що все те, грубе, тонке або гяжке, котре ми відчуваємо, — все це тяжкі, тонкі, грубі змислові вражіня. Між нашими субективними вражінями і об ктивними предметами нема абсолютної границії Сьвіт являє ся нашим змисловим сьвітом. Єстью не було очей, він не мавби ніякого вигляду, єслиб не було носа, в нім не булоб нічого пахнючого. "Нема грімкого звуку, єсли нема ушей і нема тепла або холоду, ссли нема відчуваючої скіри," — так сказав педавно єнський пр. фесор Праєр в статі "Границі змислового розумили".

Річи світа істнують не "в собі", а володіють всіма своїми прикметами тілько в злуції з другими предметами. Ліс зеленого кольору в злуці з промінями сонця і з нашим зором. При другім осьвітленю і для других очей він мігби видавати ся синім або червоним. Вода рідка лише в злуці зі знаною температурою, в зимнім вона тверда і міцна, в разі жари вона невидима; звичайно вона тече з гори, але ссли зустрінеть ся з цукровою головою, то тече в гору. Вона "сама по собі" не має прикмет, не істнує, але має все те в злуці з другими предметами. Як з водою, так буває і з другими предмегами. Все є лише прикметником природи, котра нігде не окружає нас в подобі понад-змислової обективности або правди, а скрізь в подобі швидких ріжноманітних явиш.

Питанє про те, чкийби вигляд мав сьвіт без очей або без сонця або без простору, без температури, без інтелєкта, або без відчуваня — все те недоладні питаня і такі питаня можуть вигадувати лише дурні. Розуміє ся і в житю і в науці ми можемо розєднювати і розділювати без кінця, але при сім ми не повинні забувати, що все разом складає одно ціле, одну навзаїмну злуку. Світ — в наших чуттях, а наші чуття та інтелєкт — в світі. Се не "границя" чоловіка, але той хто хоче вийти за обрій сего — божевільний. Єсли ми докажемо, що попівська беземертна душа або бозгумнівний інтелєкт фільозофа належать до теїж самої природи, як і всі прочі сьвітові явища, то ми сим доказали, що і "другі"

явища так само дійсні і правдиві, як і безсумнівний декартівський інтелєкт. Ми не лише віримо припускаємо, думаємо, сумніваємо ся, що наше прочуття дійсно істнує, але ми змислимо його дійсно і справді. І навпаки: вся правда і дійсність полягають на чувстві, на фізичнім відчуваню. Душа і тіло, або субєкт і обєкт одного і того самого земського, змислового, емпіричного гатунку.

"Житя — сон" — говорили в старовину. І от фільозофи виступають з новим винаходом: "сьвіт — наша уява". Так, він не абсолютна, т. є. не недоладна правда. Досить того, що ми вміємо відріжняти великий, щоденний, загальний, правдивий сон від дрібних нічних маячень, — сим ми закінчили з ідеалізмом і усунули найдражливійшу частику фільозофії.

Операти правду не на "словах Господа" і не на перейшовших до нас в спадщині "прінціпах", а операти наші прінціпи на фізичнім відчуваню — такий виходячий пункт соціялдемократичної фільозофії.

## V.

Госполь Бог сотворив тіло чоловіка з кавалка глини і ідмухнув в него беземертну душу. З тої самої пори істнує дуалізм або теорія двох сьвітів. Оден тілесний, матеріяльний сьвіт бруд, а другий духовий ,або умовий сьвіт, сьвіт духів, сьвіт божий. Ся байочка була перероблена на світський лад, т. є. пристосована до духа часу фільозофією. Все видиме, чуте і відчуване, вся матеріяльна дійсність все ще числить ся грязюкою; мислячому розуму, наоборот накидають царство вищої правди, краси та свободи. Фільозофія рівно як і релігія, додає слову "світ" відтінок чогось поганого. Серед всїх явищ обектів, які дає природа, фільозофія звертає свою увагу лише на одно явище а властиво розум, як на перше "дихан: боже". Се дїєть ся лиме тому, що розум, завляки неприсутности г фільозофів здорового змислу, видаєть ся їм чимсь неприродним, метафізичним. Дослідува: може ограничити ся чимбудь одним, але він не повинен відривати обєкту свого досліду від землі, не повинен розглядати його поза злукою з другими предметами та безрозсудно йому вклоняти ся. Єсли фільозоф безсторонно і спокійно вибирає за свою ціль пізнанє людського духа, як предмету серед других предметів, то він перестає бути фільозофом, т. є. сдним з тих котрі студіюють загадку буття В загальнім обсягу або в незвіснім простсрі. Він стає тоді спеціялістом, а "окрема наука" теорії пізнаня його спешальностію

Так як для фільозофії всї предмети світу видавали ся дуже брудними і матеріяльними, то їй лишало ся занимати ся лише пустими теоріями в темнім і незнанім просторі. Але поруч з релігійною душею в фільозофів є ще й розум, що стремить до науки, що потребує точности і бажає приспособленя і задля сего їм прийшло ся заняти ся вишукуванем звісного обєкта земни ї спеціяльности. Природне положенє річей примусило фільозофію бути і стати тим, чим вона не хотїла бути і стати. Мудре стремлінє до матеріяльних результатів в злуції з тра-

дицийним преклоненєм перед "подихом божим" природним гобом наткнуло сі на піддаючий ся емпіричному досліду інтелєкт яко на обект дослідженя.

Що зьичайний головний мозок являєть ся їх правдивим духом, про се певно не знають фільозофи; се повинні їм пояснити соціял-демократи. Наші фільозофи, звичайно університетські професори, заінтересовані в тім, щоби втримати за своїм професорським розумом право на походженє його від "божого подиху". Се може послужити доказом для робітників, на скілько, навпаки, вони заінтересовані в тім, щоби признати ту саму збрую звичайним об'єктом. За питанєм, чи живе в нашій голові ціляхотний, ідеалістичний дух або звичайний людський розум, ховаєть ся питанє, в котрім заінтересовані вчені: чи належить сила і право привілєйованій аристократії, а чи загальній масї народа.

Боротьба доброго зі злим являє ся вічним змістом світової історії. Часами ся боротьба приймає острійший характер, примір, коли як тепер робітнича кляса, що все витворює, бореть ся з живучими на єї кошт господарями. Довкола, як підчас рубаня лісу, лєтять тріски. Все втягає ся в боротьбу, навіть мова підлягає ріжним змінам. Висші понятя — справедливість, свобода, розвиток — все перекручує ся. "Фільогофія" і "розсадник науки" повинлі вже ставити ся в знаках наведеня, котрими зазначує ся подвійний зміст тих слів. Професори поробили ся вождами в таборі злого початку.

На правім боці командує Трейчке, в центрі Зибель, а з ліва — Юрген Бона Маєр, доктор

і професор в Боні. Сей остатний недавно в берлінській газеті . Gegenwart роспочав листовну перепалку проти "безвірства нашого часу", против релігії соціял-демократії. "Він виводить на терен війни відбірне військо своєї "науки", відточений багнет фільозофічного ідеалізму і дає нам відповідну нагоду захопити його в полон, а добутим матеріялом заосмотрювати тему демократичної фільозофії

В попереднім розділі ми вже говорили про декартівську штуку, котрою професори висшої магії, чи то фільозофії, майже щоденно займають ся перед своєю публикою, щоби завести єї в блуд. "Божий подих" повинен бути демонстрований на взірець правди. Розумієть ся та назва тепер не має вартости: про безсмертіє душі не може бути і мови перед осьвіченими, ліберальними люд: ми. Старають ся все підвести під тверезу матеріялістичну форму: говорять про сьвідомість, про силу думки або уяви. Але про те, що се предмет звичайного, а не понад-змислового характеру, про те не сьміють думати "образовані" люди, так думають лише соціялісти, баламути народа. Навпаки, для Юргена Бона Маєра та його прислужників, ріжних докторів фільозофії, природа людського духу є правдивим догматом.

Ми відчуваємо в собі фізично присутність мислячого розуму, тим-же самим чуством ми і відчуваємо поза собою кавалки глини, дерева і кущі. І те, що ми відчуваємо в собі і те, що поза собою не богато відріжняють ся одно від другого. Те і друге належить до змислових явищ до емпіричного матеріялу, і те і друге діти змислу. Яким робом при сему відріжняють ся суб-

ективні а обективні чузства, 100 правдивих від 100 фантастичних монет, про се ми поговоримо другим разом. Тут діло іде про те, щоби зрозуміти, що внутрішна думка, рівно як і внутрішна біль, має всє обективне істнованє, як з другого боку і зовнішний світ має обективну злуку з нашими органами. Загадочні вдіносини між субектом а обектом, між духом а природою, між мисленєм а істнованєм, стане ясне, як Божий день, коли ми зрозуміємо, що протилежности ріжнять ся між собою лише сполукою, лише після відмін

Демократична рівність природи, рівність тіла і душі, чіяк не містить ся в голові фільозофів. Маєр зі своєю наукою без "гіпотез" висловлює гіпотезу, що "божий подих", безсмертна душа або фільозофійний інтелєкт є висшими безпосередними правдами. І доки він буде настоювати на сім, легко доказати, що весь "зовнішний світ" — бруд і засновує ся не на науці, а на вірі.

Нехай Юрген говорить сам: "Прінціпіяльно невіруючого потрібно завше вести до фільозофічно догазаної правди, що кінець-кінців весь наш будинок полягає на якійбудь вірі. Навіть матеріяліст принимає на віру істнованє змислового сьвіту. Він не волсдіє безпосередно знанєм змислового сьвіта, безпосередно він переконаний лише в уяві, про него, котра знаходить ся в него в мозку; він вірить, що сій його уяві відповідає уявляєме щось, що уявлений світ такий, яким він собі його уявляє. Значить він вірить в змисловий зовнішний світ, на підставі доказів свого мозку. Його віра в змисловий світ

--- перше всього віра у власний розум. А чому він думає, що уявлений зовнішний світ такий, яким його уявляє або повинен уявляти людський розумі. Та тому, що йому здавало ся би непорозумінєм, єслиб ми повинні були припустити, що людський дух, що володінє силою і стремлінєм представляти собі за внішний світ, неминуче ошукаєть ся при застосованю сеї сили... Таким робом віра в чувства є в остатній своїй засаді духовою вірою в ціль. І так, заснована на вірі гіпотеза про сотворенє світа, є остатною засадою також і матеріялістичної теорії".

От декартовська штука в новім погіршенім виданню. "Безпосередно ми певні тілько в уяві", але і ся полність непевна тому, що він говорить про "віру у власний розум". Віруванє Маєра "фільозофічно доказане" і всеж він знає, що він нічого не знає, що все є віра. Він дуже скромний в тім, що дотикаєть ся знаня і науки, але не скромний відносно віри і релігії. Наука і віра в него сплези ся одна з другою, мабуть, що обі вони не мають значіня.

Тепер "фільозофічно доказано", що покінчено зі всяким нашим знанєм. ІЦоби довіряючий читач міг зрозуміти се, нехай буде звісно, що союз фільсвофів недавно устроїв зібранє загальне і рішив скасувати слово "наука", а замінити його словом "віра" Всяке знанє тепер називасть ся вірою. Знаня більше нема. Правда Юрген говорить ще про безпосередну певність". Про "фільозофічно доказану правду". Але се тілько випадок дурної критики. Або він уживав слона, як теольоги також називаючі "доказаними правдами" діву Матір і говорячу Валаамову о-

слицю. Все-ж п. професор поправляє сам себе, він говорить дслівно слідуюче: віра в змисловий світ є вірою у власний розум. Таким робом все дух і природа, знова таки спочиває на вірі. Але тілько він неправий, блжаючий, нас матеріялістів піддати резолюції своєї касти. Для нас се рішенє не має звязуючої сили. Ми зістаємо ся з першою термінольстією, задержуємо при собі і віддаємо віру попам та докторам фільозфії.

Зрештою, "все знанє" також полянаше гає на субективізмі. Нехай через ту стіну, о котру ми можемо розбити собі голову і через те уважаємо її непроглядною, свобідно проходять і періжні карлики-ангели, діяволи реїзджають друге чортовинне, або нехай для всяке народа навіть зовсім істнують кого не ті ординарні предмети змислового сьвіта, що нам до всего того за діло? Що нам за діло до 10го сьвіту, котрого ми не змислимо і не відчуваємо?

Нехай те, що люди називають темрявою та вітром буде небесними трубами та віольончелями. Але се не причина, щоби ми мали занимати ся тою зверх-змисловою об'єктивностію. Соціял-демократичні матеріялісти мають діло лише з тим і говорять тілько про те, що пізнаєть ся чоловіком при помочі досьвіду. До сего належить і його власний розум, здібність мисленя або уяви. Те, що пізнаєть ся досьвідом, ми називаємо правдою і робимо се одиноким об'єктом науки. Єсли професор Юрген Бона і взагалії ідеалісти хотять завести перекручену номенклятуру (збірку назв), назвати науку вірою, а вченє попівське — наукою,

то се кождому показує на те, що університетська фільозофія від сестри по Хриссті опустила ся до степені раболіпної "раби божої".

З тої пори як Кант эробив критику розуму своєю спеціяльностію, доказано, що для досьвідів не досить наших пяти змислів, що при сему повинен приймати участь також і інтелєкт. І далі критика розуму доказує, що попередний "божий подих" в будучім може функціонувати лише в области матеріяльного, т. є. емпіричного сьвіта, що розум без наших пяти чувств не має ніякого значіня і значить належить до предметів, котрі мають значінє лише у взаїмній злуці з другими.

Однак все-ж великому фільозофови було дуже тяжко забути історію про нікчемність всього земного, вповні освободити розум від духової темряви, зовсім еманципувати (увільнити) науку від релігії. Відношенє ся до матерії як до чогось нечистого, "річ в собі", або зверх-змислова правда. держали в більшій або в меншій степені всіх фільозофів в полоні ідеалістичного блуду, котрий цілковито полягає на вірі в метафізичну природу людського духа.

І ось пруські державні фільозофи користають маленькою слабостію наших великих критиків, щоби приготовити з неї нову релігійну сьвятиню, правда дуже мізерну. "Ідеалістична віра в Бога — говорить Ю. Б. Маєр, — не є, розумієть ся, знаєм і ніколи таким не буде, але також і матеріялістичне безвірє не є знанєм: воно нічого иншого, як матеріялістичне віруванє, котре також ніколи не може стати знанєм". Потреба нашого фільозофа в метафізиці булаб задоволена,

єслиб тілько соціял-демократи признали ся, що вони також мало розуміють ся на справі, що вони також находять ся в такій же темряві, відносно прінціпів, як і Бона Юрген. Атеїстичне безвіре він ще мігби припустити; але для него невиносима соціял-демократична сьвідомість, що нетерпить не тілько, якої-будь віри, але навіть марної, пожалуваня гідної, пруської державної фільозофії. "В кождім релітійнім віруваню, — як розписує Юрген Бона — з початку єсть дещо злишне, дещо неправдиве і задля сего необхідно завше відкидати все, що наростає неправдивого... Прогрес віруваня властиво полягає в тім, що воно все більше висвободжуєть ся від марновірства при помочі побільшаючого ся знаня". Однак він забуває поділити ся з нами правдивим чудом фільозофії, котре все-ж дістаєть ся ще й після "невпинного відкидуваня". Він лаєть ся: "популярні проповідники матеріялістичного та атеістичного безвіря за деяким виключенем — не є керманичі науки, а збиті "з пантелику" хулігани знаня". Милий Юрген! Ми зовсім не маємо замірів бути керманичами всеї науки, ми з охотою задоволяємо ся тим, що придбали досить знаня зі спеціяльної науки про теорію пізнаня, щоби показати всім правдиву вартість "потреби в вірі" попів, що проповідують з професорської катедри.

## VI.

Наведена в попереднім пятім розділі фільозофія Ю. Б. Маєра — остатна дірочка в тій грубі, на котру насьпівують ся релігійні мотиви. В сучасній літературі в него єсть товариство з кількох десять музикантів. Всї висьпівують на тій же самій трубі той же самий поклик: "знова до Канта". Се додає справі значінє, що перевисшено маленьку особу генерала Юргена. Ми не бажаємо вер тати ся до Канта не тому, що сей великий мислитель похитнув віру в байку про безсмертну душу що ховаєть ся в земній грязюці — що він се зробив, се факт, — але тому, що його фільозофічна система лишила щілинку, через котру знова може просковзнути трошки метафізики, — що він і се робив, се також факт.

Божкохвальство, релігія і фільозофія — три мало відріжняючі ся одна від другої відміни одного і того-ж самого предмета, що називаєть ся метафізикою або недоладною правдою. Часте уживанє остатного виразу не повинно бути поставлене мені за провину, тому що правдива критика потребує острої термінольогії. Недоладна правда грає велику ролю в сьвітовій історії. Божкохвальство, релігія і фільозофія послідовно розвивали ся одно з другого і тепер, в наші часи соціял-демократів, ми прийшли до тої границі, коли наконець фільозофія, остатний "могікан" метафізики, повинна обернути ся в мудру фізику.

Ясно лише одно: всяка неправдива фільозофія основуєть ся на неправдивім використуваню нашого інтелєкта. До досліджуваня остатного, до сотвореня науки про теорію пізнаня ніхто так сьві домо і похапливо не прикладав своїх старань, як прославлений всіма Кант. Але між ним а його сучасними наслідувателями помічаєть ся грунтовна ріжниця. В великій боротьбі світової історії зі злом він стояв на стороні добра: його геній слу-

жив єму для революційного розвитку науки, між тим як наші пруські державні фільозофи зі своєю "наукою" стають на услугу реакційній політиці.

Доки фільозофів примушували принимати отруту, як Сократа, доки їх палили, як Д. Бруна, "під погрозою шибениці" висилали з Прусії, як Вольфа або віддавали під нагляд поліції, як Канта і Фіхте, до тої пори фільозофія була стремлінєм, гідним пошани, стремлінєм скинути пута метафізики і дати панованє здоровому людському розумови. Але тепер, коли фільозофи однодушно висьпівують на своїй трубі молитву покликаючу назад, демократи повинні зрозуміти, з якою "наукою" і з яким "ліберальними" молодцями їм приходить ся мати діло.

Той товчок, котрим Кант похитнув могутність метафізики і та укрита щілина, котру він зіставив для неї — все ще коротко і ясно виложене в кількох фразах в його передмові до "Критики чистого розуму". Тому, що в мене нема сейчас під руками того твору, то я цитую після памяти. От ті слова: наше пізнанє ограничуєть ся явищами предметів. Що вони суть самі по собі, ми не можемо знати. Всеж предмети повинні бути чимсь "самі по собі", тому що инакше — цитую се дослівно — виникало би недокладне непорозумінє, що явище істнувале би без того, що зявляє ся.

Здаєть ся, великий мислитель приводить тут цілком льогічні аргументи, але в житю вони зовсім помилкові. На сему неправдивому заключеню основані і ті останки метафізики, від

котрої до сеї пори не може висвободити ся сучасна фільозофія

Неможна заперечити слідуючого: там, де є явища, є щось, що зявляє ся. Але припустім, що се щось і є саме явище, що просто зявляють ся явища. Безумовно, нічого-б не було нельогічного або противного розумови в тім, єслиб скрізь в природі іменники і прикметники були одного роду. Чому в такім випадку те, що зявляє ся, повинно бути цілком иньшого роду, ніж саме явище? Чому річи "для нас" і річи "самі в собі", або явища і правда, не можуть бути з тогож самого емпіричного матеріялу, з одної й тоїж природи?

Відповідь: тому, що блудна віра в метафізичний світ, віра в бруд, котрий находить ся в відкритю і в зверх-змислову, недоладну правду, котра ніби ховаєть ся в тій грязюці, тайно володіли і великим Кантом. Те положенє, що де є явище, котре ми видимо або чуємо або відчуваємо, там повинно бути щось иншого, так зване правдиве або висше, чого не можна ні видіти, ні почути, ні відчути — таке положенє є нельогічним, не дивлячи ся на те, що його обороняв Кант.

Суперечки схолястиків відносно Бога, свободи та безсмертя були противні мисленю. Задля сего він звернув ся до інтелєкта з запитом: чи можливо взагалі числити за науку те, де ум заходить за розум або метафізику. Ні, голосила відповідь на його дивовижно ясне питанє, ні, знаряди нашого пізнаня нерозлучно звязані з досьвідом і також наш досьвід звязаний з сим знарядом. Кажучи другими словами: голова може

сотворити науку лише при помочі эмислового матеріялу, а наука не може і не повинна входити в контакт з другим світом". Інтелєкт може ділати лише в сьвідомій злуці з матеріялістичним досьвідом і всі питаня, звернені в незвісну далечінь, некористні і глупі.

В кенітсберського професора, після слів Гайне, був любимий льокай по назві Лямпе, простий себі парубок з народа, а для народа, як звісно, воздушні замки є завше душевою потребою. Фільозоф змилосердив ся над ним і зробив слідуючий вислід: тому, що світ дослідів находить ся в злуці з інтелєктом, то він дає лише інтелєктуальні досліди, т. є. явища або скалки дум-Пізнавані дослідом матеріяльні предмети -- не справжні правди, а явища в гіршім змісті сего слова, міражі або щось подібного! Правдиві предмети "самі в собі", т. є. метафізична правда не пізнаєть ся при помочі досліду — в се потрібно вірити, наслідувати знаний аргумент: де є явище, там повинно бути і щось (метафізичне), що зявляєть ся.

Так спасли віру, так само зверх-змислове і се показало ся до висшої степенї підходячим не тілько для льокая Лямпе, але й для німецьких про фесорів для їх "культурної боротьби" за "народне образованє" і просто ненависних, невіруючих соціял-демократів. Кант оказав ся таким чоловіком, якого їм було потрібно: він поміг їм стати на бажану, єсли і не наукову, то на практичну точку погляду золотої середини.

Тепер вчені богослови не сьміють більше описувати в подробицях небо і старого Господа Са ваофа, або на скілько хорів дїлять ся, ангели а на скілько регіментів чорти, як зовуть командирів — І'авриїл, Михаїл чи Люципер, тому що кантівська фільозофія раз на завше доказала, що про се нічого не можна знати, що про се попови треба мовчати.

Але коли соціял-демократи висловлюють свою радість відносно того, що наконець вже перестане істнувати марновірство, що недоладна думка про загробове житє повинна замінити ся щасливим житєм на тім сьвіті, то против тебе, хлопе, знова направляють кантівську фільозофію, котра доказує нам, що коли ми і не можемо видіти, чути або розуміти метафізичну правду, що ховається за явищами природи, то ми все-ж по винні в неї вірити. І так значить, віра все таки повинна істнувати, єсли не в Рим і Біблїю, то хоть в Юргена Бона та в попів, що проповідують з про фессрської катедри.

Соціял-демократ твердо переконаний в тім, що клєрикальні єзуїти більше не вірять ніж "ліберальні". З всіх партій, партія центру найогиднійша. Вона користується словами "образованя" та "демократія", як підробленою маркою, щоби навязати народу свій підроблений товар і щоби підірвати довірє до правдивого. Правда сі люди оправдують ся тим, що вони роблять так, як ім наказують їх знанє і совість. Ми з охотою віримо, що вони дуже мало що розуміють: але худобина також не хоче нічого знати і нічому вчити ся. Їх марновірство має далеко більше відношенє до носа, ніж до голови: їх ніс чує ту небезпеку, котру несе зі собою дух нового суспільства. Не дивно, єсли вони від страху становлять ся нерво-

вими і не можуть займати ся безсторонними досліджуванями.

Булоб тактичною похибкою, єслиб ми при таких обставинах звертали ся до них яко до рівних і собі пробували з ніжним попередженєм навести їх на правдиву дорогу. Се не ті люди, котрі не по своїй вині збили ся з дороги; се найбільші вороги.

З часів Канта минуло майже столітє; зявили ся Гетель і Фаєрбах і що найголовнійше, зявило ся страшне буржуазне господарство, що виспажує нарід і нарешті викидає його на брук без роботи і без гроша. От що зроджує в народі сьвідомість. От що відучує його від ідеалізму. І ми таким робом не нуждаємо ся для народного образованя ні в ніжній педатотиці, ні в Мойсеях пророках. Наші вихованці, сучасні наймити робітники, вповні підготовані до принятя соціял-демократичної фільозофії, котра вміє відріжняти явища природи, як матеріял теоретичної або наукової правди, правди досьвідної, емпіричної, матеріяльної або субєктивної — від поставленої по другім боці глупої або зверх-змислової, метафізики.

Подібно, як в політиці партії групуються на два табори, на робітників і на робото-давців, відповідно до економічного розвитку, що нищить середну клясу і стремить до поділу лише на дві кляси, на володарів і бідаків, так само і наука ділить ся на дві головні кляси: метафізики з одного боку і фізики, або матеріялісти — з другого. Звязуючих членів та опришків бажаючих стати посередниками і носячих ріжні назви, як назви спірітуалістів, сенсуалістів, реалі-

стів, і т. д. забирає зі собою скора течія історичного розвитку. Ми ідемо на зустріч певности і ясности. Ідеалістами називають себе реакціонери, тягнучі назад, а матеріялістами повинні називати ся ті, котрі стремлять висвободити людський інтелєкт від метафізичних чарів. Для того, щоби назви і опреділеня не вводили нас в блуд, ми повинні завше тямити про те, що завдяки загальній неясности в сім питаню до сеї пори не введено точної термінольогії.

Єсли ми порівнаємо обі партії з твердим а рідким, то по середині буде щось подібне до каші. Така неясність являється загальною прикметою всіх предметів в сьвіті. Тілько пізнаюча здібність або наука пояснює їх і відділяє одно від другого. відділила як вона тепло лоду: вона сотворила собі термометер і згодила ся числити за нерухому границю замороженя, де температура наша ділиться на дві певні кляси. В інтересах соціял-демократії є проробити ту саму штуку і зі сьвітовою фільозофією, щоби вона розділила всю область думки на дві відміни на потребуюче віри ідеалістичне базіканє і на тверезу матеріялістичну роботу думки.

## VII.

Друковані перше статі в "Volksstaat'i" під згаданим наголовком були перервані. Я не хочу говорити про причини сего, скажу лише, що тут я продовжаю свою тему або радше знова починаю єї.

Продовженє старого чисто діялєктично в той же самий час є початком наново особливо тут, тому що соціял-демократичний світогляд являє ся за

кінченою системою, що обертаєть ся подібно опро киненій піраміді. Ся тема потребує для свого викладу варіації, потребує для продовженя попередного — нового початку.

Не дивлячи ся на те, що ми соціял-демократи, атеїсти без релігії, ми всеж не поза релігією, т. є. прирва між нами а віруючими велика і глибока, але як і над всякою прирвою, над нею є міст. І я хочу повести демократичних товаришів на сей міст і звідси показати їм ріжницю між тою пустинею, де блукають віруючі а обіцяною землею ясности та правди.

Найважнійша заповідь Христова говорить: "ти повинен любити Бога більше всього і ближнього твого, як самого себе". І так, Бога більше всього. Але хтож є Бог? Він початок і кінець, творець неба і землі. Ми не віримо в його істнованє, але не дивлячи ся на се, ми знаходимо глибокий зміст в заповіди, що приказує любити його більше всього.

Хто близше придивить ся до вічного, скрізьсущого і всезнаючого божества, той не може не признати, що воно представляє фантастичне втіленє сьвітового цілого: в наші часи неоден смертельник не скаже, що бачив Бога Отця і мав з ним розмову. А навіть і безбожники повинні признати те, що обдарений розумом чоловік не дивлячи ся на весь свій ум, на всю науку, є сотворінє підвладне, зависиме від сонця і вітру, від землі, вогню, воздуху та води. Ми повинні зрозуміти, що хоть дух і покликаний панувати над матерією, всеж се панованє видаєть ся дуже ограниченим.

Ми можемо при помочі нашого інтелєкта панувати над матеріяльним світом лише формально. В невеликих розмірах ми можемо управляти його змінами та рухами після нашого бажаня, але субстанція річей в цілім, матерія еп general стоїть висше всїх умів. Науці вдаєть ся перетворити механічну силу в тепло, елєктрику, сьвітло, хемічну силу і т. д. і т. д. і їй можливо вдасть ся обернути всю матерію в силу або наоборот і представити їх в подобі ріжних форм однакової якости; але всеж вона може змінити тілько форму; сущність лишаєть ся вічною, непереходячою і нерозрушимою. Інтелєкт може замітити шляхи зміни, але се — матеріяльні дороги, і гордий дух може лише слідити за ними, але не наміча ти їх. Чоловік зі здоровим розумом повинен завше памятати про те, що сам він разом з "безсмертною душею" і розумом, гордим своєю пізнаючою здібностію, є тілько підданою частиною сьвітового цілого, хоть наші сучасні "фільозофи" все ще заняті штукою, як обернути реальний сьвіт в "уяву" чоловіка. Релігійна заповідь: "ти повинен любити Бога більше всього", може бути переложена на соціял-демократичну мову так: ти повинен любити матеріяльний сьвіт, тілесну природу або житє тіла, як початкову причину річей, як істоту без початку і кінця, котра була, є і буде від віку і до віку-

Як нам відомо і як то ми вже не оден раз повторяли, що "фільозофи" — се більше-менше удосконалена відміна теольогів або богословів. Як ті, так і другі складають сьвідомо або несьвідомо "реакційну масу", т. є. характерним для них всіх являєть ся те, що вони числять сьвіт за

продукти розуму: ми-ж числимо інтелєкт поруч з другими силами, як от сьвітло, тепло, вага, все, що можемо бачити, чути відчувати, за форму або рід, за частину або продукт загальної сили, котра в певнім розуміню є вічною, всеістнуючою і не безконечною матерією. В звичайній бесіді до тепер відносять ся до понятя "сила" і "матерія" дуже люзно. Намацальні матерії, як дерево камінє, глина і т. д. — все це сили які можна важити, тоді як те. чого неможна намацати рукою, ось як світло, звуки, тепло і т. д. суть не вагові матерії. Сьвіт звуків єсть матерія музика. А той хто знайде дивним таку злуку слова "матерія", нехай вживає замість него слово "явище". Той загальний рід, до котрого належить все істнуюче, вагове, і не вагове, тіло і дух, називаєть ся тілесним, фізичним, матеріяльним явищем.

Щоби до решти покінчити з "потребою метафізики", ми повинні твердо держати ся того, що всї ті ріжниці, про котрі ми можемо припускати, є лише відмінами, формами одного цілого. Єсли на віть зрівняти тілесне з духовим, то й тут ріжниця буде лише стосункова; се — дві відміни істнованя, не більше і не менше протилежні одна другій, нім кітка та пес, принелжні, не дивлячи ся на їх всім знану ворожнечу, до одної загальної кляси або відміни, — до відміни домових звірят.

Коли-би навіть природознавство і вповні вияснило походженє відмін та розвиток органічного з неорґанічного, то воно й тоді, єсли ми се слово візьмемо після загального, ограниченого значіня, не може дати нам моністичного світогляду (вченя про єдинство природи: злуку ду-

ха і матерії, органічного і неорганічного і т. д.), до котрого так сильно стремить найновійший час. Природничі науки доходять до всїх своїх відкрить завше лише при помочі інтелекта. Видима, намацальна і вагова частина сего органу належить до їх области; сама-ж функція, мисленє, осібної науки, котра виділена ДС эжом бути названа льотікою, теорією пізнаня або діялєктикою Сей остатний департамент (OKDVI) розумінє науки, розумінє або мусове духової функції являє ся місцем зародку релітії, метафізики і антиметафізичної ясности. Тут і лежить той міст, котрий веде з пригноблюючого невільництва та марновірства на другий бік до покірливої свободи. І в царстві гордої знанєм свободи також панує покірливість, т. є. підвладність матеріяльній, фізичній конечности.

Неминуча релітія перетворюєть ся для "фільо зофів" в неминучу метафізику, а для здорового науково-образованого людського розуму в непобориму теоретичну потребу моністичного світопогляду. Маюча ся матерія-сила, що инакше називаєть ся також світом або буттєм, містіфікуєть ся теольогами та фільозофами, тому, що вони не розуміють того, що матерія а інтелєкт, однородні, тому, що вони калічать їх рангові взаїмновідносини. Як розумінє економії, так і наш матеріялізм є науковою історичною побідою О скілько різко ми відріжняємо ся від соціялістів минувшини, о стілько ми відріжняємося і від попередних матеріялістів. З сими остатними в нас загальне лише те, що ми числимо матерію як передумову або перво-основу ідеї. Для нас матерія то істота, а дух — щось що змінливе — емпіричне явище —

для нас рід, а інтелєкт — се його відміна або форма, в той час, як всї релігійні мислителі і фільозофи — ідеалісти добачують в ідеї першу причинну, початкову або субстанційну силу.

Все, що ми бачимо, чуємо, змислимо і т. д., говорять ідеалісти, все те — інтелєктуальні явища тому, що скрізь, де дивлять ся, слухають і мислять, повинен бути інтелект. Добре, кажуть противники, алеж при тім єсть скрізь і матерія. Де є інтелєкт, де є знанє, мисленє, пізнанє, там мусить бути і обєкт, повинна бути і матерія, котра пізнаєть ся і котра є найголовнійшим. Значить, старе питанє відріжняюче ідеалістів від матеріялістів, можна зформувати так: що є "головним" --- матерія чи інтелєкт? Але се питанє неможна знова — таки назвати питанем, а тілько фразою і пустим базіканєм. Ріжниця що істнує між обома матеріями полягає в тім, що одні хотять внести в сьвіт зверх-змисловий елємент, а другі не бажають цього й слухати.

Задля того, що всї явища природи пізнають ся лише при помочі нашого інтелєкта, то всї наші чувства інтелєктуальні явища. Правдиво! Але серед всеї суми тих пізнань є одно особливе пізнанє або явище, що називаєть ся "інтелєктуальним" здебільша. Остатне—се звичайний людський розум, дух, інтелєкт або сила пізнаня, а вся проча сума воспринять називає ся матерією. Значить, діло іде до того, що матерія, сила і інтелєкт — все разом одного походженя. Чи називати сьвітові явища інтелєктуальними чи матеріяльними? Се — лише глупа суперечка із-за виразів. Суть діла в тім, чи однородні всї предмети в світї, а чи може світ повинен розділити ся на

зверх-природну область таємничих чарів і природну або брудну, матерію.

Шоби зрозуміти се, не досить, подібно попередним матеріялістам, виводити все з вагових атомів. Матерія не тілько має вагу, вона володіє запахом, сьвітить ся, звучить — і чомуж єї не бути мудрою. Єсли нюхове, видиме і чутне духовнійше намацального, єсли таким робом допускаєть ся порівнююча степень, то чомуж не може істнувати зверхня? Тягару не можна видіти, світла нюхати, а інтелєкт намацати, але пізнавати ми можемо все істнуюче. Ми відчуваємо свій дух або змисл на стілько фізично, як і біль, сьвіт, ло, тепло і камінь. Той пересуд, що ніби обскти змислу більше доступні розуміню, ніж явища слуху або чувств взагалі, потягнув перших матеріялістів до їх атомистичного світогляду, спонукав їх возвести намацальне на степень первісної причини всіх річей. Понятє матерії треба брати далеко ширше. До него належать всі явища дійсности, як рівнож і наша сила пізнаня або поясненя. Єсли ідеалісти називають всі явища природи "уявами" або "інтелєктуальними", то ми з охотою годимо ся, що се не предмети "самі по собі", а лише об'єкти нашого воспринятя. "Ідеаліст також повинен згодити ся, що серед восприймаючого, що називаєть ся обективним світом, є особливий предмет, є особливе явище під назвою субективне восприняте, душа або пізнане. Після сего зовсїм ясно, що обєктивне і субєктивне належать до одного роду, тіло і душа складають ся з однакової емпіричної матерії.

Неупередженій людині видаєть ся, без найменьшого сумніву, що духова матерія або вислов-

люючи ся ліпше, явище нашої пізнаючої сили—частина світу, а не противно. Ціле править частиною, матерія — духом, в меншій мірі в головнім, хоть з другої сторони, побіжно і світ управляє ся людським духом. Таким робом в тім сенсі ми можемо любити і поважати матеріяльний світ, як висший добробут, як первісну причину, як творця і неба і землі.

Кажучи так, ми зовсім не хочемо перечити тому, що з всіх об'єктів сьвіта ми на перше місце кладемо наш інтелєкт.

Єсли соціял-демократи і називають себе матеріялістами, то се значить лише те, що вони не признають нічого того, що виходить поза границі науково розвиненого людського розуму. Треба покласти край всему надприродному.

Однак, кракають фільозофічні ворони, деж тоді границі нашого пізнаня природи? Хиба-ж вчений "Дю-Буа-Раймонт не доказав вповні ясно, що гордому інтелєкту положені свої границі? Хибаж спеціяльний письменник історичного матеріялізму, покійний соціяліст Ланте не згодив ся з ним і не заявив, що все наше знанє ніколи не буде в силі відкрити причину всіх причин, дійти до самої істоти предметів і, консеквентно, при всіх поясненях на віки лишить ся не розвязана тайна?

Ся теорія ограниченого, підданого розуму — зовсїм вигадана теорія і ми скоро ще вернемо ся до неї.



## НЕЗБАГНЕНЕ.

Розділ з соціял-демократичної фільософії.

("Vorwaerts" 1877)



АСТОРИ і професори одностайно стремлять відобрати у людського інтелєкта неограничену спосібність пізнаня, можливість безуслівної ясности, і стараються доконче надати йому характер ограниченого, підвладного розуму. Ду

ховні пасторі, беручи під увагу стермлінє чоловіка до безусловної і повної ясности, для піддержки маленького людського духа тут, створили другий великий дух там, в горі, що освічує все своїми відкритями і навчає чоловіка всьому, що йому належить ся знати.

Вченим фільозофам того світла не вистарчає; вони пішли вперед і заступили небесну науку земською, Та кінець кінців вони стоять на тій самій подвійній точці погляду, як й "поступсвці" в політиці. Одна і та сама мішанина нездатности і злоби, котра не пускає послідних до свободи, не пускає професорів до правди. Вони не хочуть раз на все скинути всьо надприродне; тайна, незбагнене повинні істнувати коли не на небі і не в святих тайнах, то в природі; в "сути

річей" і в "послідних причинах", повинні критись всесильні перепони або "границі нашого пізнаваня природи".

Проти тих непоправних містиків соціял-демократії приходить ся виступати в обороні безуслівної неограничености людського розуму.

Істнує богато незрозумілого — хтож буде це заперечувати? І коли в подібнім случаю викрикують з подивом: дивне! непонятне, незбагнене! — кому може видатись це незвичайним? Але те, що в другій половині девятнацятого столітя вчені ще цілком серіозно балакають про границі людського пізнаня і віруть в дійсне істнуванє чуд, котрі не тільки здають ся нам чудами, але й повинні лишитись такими для людськогое роду на все, — це, дійсно, може невірюючому видатись дивним, незрозумілим, і непоясненим.

Однак ми постараємось отямитись і зрозуміти незрозуміле. Для того треба вказати ту категорию, до якої воно належить. Ми пояснимо незбагнене, як тільки признаємо, що воно посвоїй природі може бути зачислене до ряду нерозумного.

Може видатись заострим з мого боку, що я так зневажливо говорю про ті річи, про які високі авторитети відносять ся з серіозною повагою. Та в науці треба покласти край всякому авторитету. Здібність людського інтелєкта так безмежна, що люди з бігом часу роблять все нові відкритя, завдяки яким попередня чаука видаєть ся чимсь пожалованя гідним і грубим.

Та хоча я й обстоюю за неограниченість нашої здібности в области пізнаваня, я всеж перейнятий свідомостю ограничености всіх окремих людий в усі часи, і таким робом, не дивлячись на свій викликуючий тон, я в дійсности дуже скромний чоловік.

Як відомо, інтелєкт є орган нашого пізнаня. Од других органів, як от очи, уха і т. д., він ріжниться тим, що являється найважнійшим фактором. Без очий ми ще можемо чути, нюхати, пізнавати смак, але без пізнаваня, без розуму в голові все пропаще. Але й пізнаванє без чутя також до нічого-би не привело. Значить одно є необхідним доповненем другого. Інтелект можна назвати командантом, але він буде таким лишень в звязку з рядовими, з нашими пятьма чувствами і дооколишними предметами. Можна знаходити чоловіка з дефектами в змислі його слухової чи якої иньшої спосібности, бо-ж є звірята більше одарені природою під тим зглядом, але в змислі розуму, людській рід — безперечно найбільше обдарений. "На цім світі ніхто ще не чув про інтелект який би перевисшав людський інтелект.

Як справа мається там "на тім світі" з ангелами, і німфами, історія замовчує.

І як навіть ми повіримо тим діточим байкам, коли навіть на місяци і на зорях живуть не земні духи, то як вони печуть колачі, вони мають пекти їх все-ж з муки, а не з олова або дерева. І коли в надприродних єств є розум, то той розум повинен взагалі мати той самий характер, мати тіж самі прикмети, що й наш власний.

Як-би природа метафізичного розуму мала цілком инчий характер, подібний до характеру природи дошки або лойової свічки, то ми тоді позволили-б собі відмовитись назвати його розумом. Ми можемо надавати назвам тільки те зна-

чінє, яке їм надають всї. Принято дїлити предмети на роди і кляси, і ми неодмінно повинні придержуватись того подїлу, коли хочемо щоби нас всї розуміли. Коли на небі або в трансцендентальнім світі істнують предмети, цїлком відмінні по своїм прикметам од земських, то вони повинні носити цїлком иньші назви; а так як ми не вміємо балакати тею (ангельською) мовою, то буде більше на місци, там де мова йде про "щось вище", метафізичне або незбагнене, просто мовчати.

Дивно, та правдиво! — таке розумованє викликує глубоке здивованє у фільозофів. Кант підказав їм колись, і вони ще й нинї лепечуть за ним, що ми можемо розуміти тільки явища природи, а те, що в дійсности криється поза ними — "річ сама по собі" або тайна, — лишається для нас незрозумілим.

**I** все-ж таки та тайна, увесь той секрет  $\varepsilon$  ніщо инше, як прибільшена уява, яку ті панове мають про інтелєкт.

Не дивлячись на те, що вони буцім то ставлять такі вузькі границі розумови і розумують про ограниченість, про границі нашого пізнаваня природи, в них в мозку глибоко засїла прибільшена уява про спосібність нашого інтелєкта розуміти незрозуміле, або уява про якийсь там надлюдський розум, котрий здатний розуміти те, чого зовсїм зрозуміти не можна.

А! — вигукне при тих словах пильний противник — ось воно що!, ти, значить, також признаєш, що істнують річи, котрих не може зрозуміти ні оден чоловік, значить незбагнене знова появляється на сцені. Здорові були, п. Фішер!

Розуміється, милий містику! Я стою за те,

щоби знов дати доступ в світ чудам, тільки вони повинні втратити метафізичний характер чудесного.

Розуміється, істнує незрозуміле, незбагнене, істнують границі для нашої пізнавчої здібности, але тільки в найпростійшім змислі того слова, так як істнує невидиме і нечуване, як істнують границі для слуху і зору. Кождий предмет має свої природні границі, точнісінько-ж так само і інтелєкт.

Коли око не може бачити музикальних тонів, пахощів або ваги тіл, то це являється зрозумілою границею зору, але не границею в незрозумілім змислі метафізики, що визначує словом "границя" або "край" недостачу.

Недосконалим являється окремий екземпляр якого небудь рода в відношеню до других екземплярів того-ж самого роду; та загально предмети - досконалі. Більше досконалого дерева, як те, яке взагалі є на землі, не може створити й метафізика. Коли дерево переростає свою природу, свій рід, то воно сейчас-же тратить свою назву. А чи нам прийдеться заниматись залізним деревом? Як дерево ограничується областю деревляного, так само й око — областю видимого. Як око, взагалі бачить все, що можна бачити, то так само й розум, власне людський розум, розуміє все зрозуміле. Незрозуміле, те, чого неможна зрозуміти або збагнути, не відноситься до його области, і уважати те недостачею або границею розуму, вимагати від розуму розуміння незрозумілого так само нерозумно, як вимагати від ока, щоби воно бачило в темноті або крізь дошку або щоби воно відчуло біль зубів. Тільки очи якогось чудовища можуть мати так незрозумілу силу подібного зору.

Щоби покласти край всім страшним річам про незбагнене, про "границі нашого пізнаня природи", ми повинні вияснити питаннє: що значить пізнавати, поясняти, постигати? Я повторяю: перебільшена уява про інтелєкт, нерозумні вимоги, ставлені нашій пізнаючій здатности, — одним словом невіжество в области теорії пізнаваня являються основою всїляких забобонів, всілякої релігійної і фільозофської метафізики. Сучасний світ догадується про це. Наукові журнали повні статей, де торкається того питання, і автори зближаються до правди, але їм ще бракує ясного світла свідомости; те світло дасть їм соціял-демократія. Те світло дає нашій партії можливість з систематичною упевненістю покористовуватись інтелєктом і таким чином роскрити тайни фільозофії і теольогії, котрими панове до того часу поясняли свої привілєї.

Як селянин має ложне понятє про прінціпи механіки, так наша професорська фільозофія не розуміє прінціпа розуму. Тяжко пояснити невченій людині, що за помічу ріжних способів в роді ричагів і колес не можна збільшити сили, а можна лишень вірніще роспреділити тягар і завдяки тому роспреділеню легче справитись з ним. Та ще богато труднійше переконати професора фільозофії, що все пізнаванє, розуміння або поясненє — проста форма. Світові і жітєві явища пізнані і пояснені ,коли ми їх розділюємо на кляси, на роди, родини, відміни і т. д. і таким ребом зеднуємо в формальній, науковій схемі все, що приналежне одно до одного і слідує одно за

другим. Коли я в гаю стріну чудовище, котре через брак в мене знаня по природознавстві, перелякає мене, і як до мене прилучиться спеціяліст і пояснить, що перед нами не людоїд, а носоріг, що належить до родини товстошкірих, родом з Азії або Африки і т. д., то завдяки тій систематичній регістрації фактів моє нерозумінє і здивованє обернуться в ясне знанє. І коли я спитаю фізика, для чого камінь падає з швидкістю, що збільшується з кождою хвилиною, то він пояснить те явище законом тяжкости т. є. він приводить до одної кляси ріжноманітні явища, підпорядковує їх одній загальній схемі. Увесь наш розум, все наше пізнаванє або поясненє не може і не має права жадати більшого. Хто вимагає від інтелєкта більшого, той подібний до несвідущого механіка, шукаючого perpetuum nobile.

"Фізика — каже Шопенгауер, — пояснює явища ще більше невідомими законами природи, силами природи і т. д. Такі поясненя, подібно дідьку з кінською ногою, терплять ту недостачу, що все об'яснене лишається по давньому не об'ясненим".

Той-же фільозоф каже в другім місци: "якіб великі успіхи не робила фізика, вона тим ні на крок не наблизиться до метафізики". "Під метафізикою я (Шопенгауер) розумію всяке так зване пізнанє, котре виходить поза границі досвіду, щоби дати поясненє тому, що крається за природою. Як би хто небудь облетів всі планети і всі нерухомі зори, то тим він зовсім нічого не зробив-би для метафізики". Тими словами знаменитий фільозоф констатував два слідуючих факти: по перше, що метафізика знаходиться десь в захмарних сферах,

а по друге, що він напирає на безмірну вимогу нерозумних пояснень, на свою "потребу метафізики". Чоловіка він називає "animal metaphysicum", що повинно означати, що метафізика відріжняє чоловіка од звірини. Я, навпаки, держусь твердого погляду що теперішне людське істнуванє починається лиш там, де кінчиться метафізичне, або "фільозофське звірятко".

Розуміється, в тім питаню, як і в усякім другім, є декілька ріжних сторін.

Метафізика або прибільшена уява про наш інтелект повинна попереджати твердий погляд на наш інтелєкт, як цілковито просту, формальну, механічну силу. Досвіток того знаня вже жевріє скрізь; але він ще тільки жевріє. Як тяжко пірвати нитки старих помилок, це щоденно потверджується численністю статей в наукових журналах. Приміром, в ч. 34 журнала "Wage", 1876 р. Др. Калішер завважає: "Нютон, як й Дарвін, виходить з істнуючого, до якого він своїм "законом" позволяє нам прикладати певну міру. Між тим те, що нам зрозуміле в тім законї, є тільки щось метафізичне, формальне; сущність-же фізичного процесу лишається для нас незбагненою... Привести все до метафізичних формул — тим був-би осягнений найвищий щабель нашого знаня, бо наше так зване "пояснене" якого будь явища природи завжди ограничується тим, що нам вдається підпорядкувати те явище прінціпу механізма".

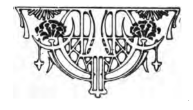
Так що д-ру Калішеру відомий найвищий щабель нашого знаня ,він ніби згідний з Гоббсом: "Де нема що складати і віднімати, там кінчається думаннє"; і все-ж він мріє про вершок, котрий вищий висшого, щоби дійти до такого поясненя, котреб перевисшило "наше так зване пояснене". Кажучи иньшими словами, це значить: не дивлячись на те, що в послідній інстанції наш розум, або мислюча сила, пізнається і пояснюється як формальний знаряд, ми все ще мріємо про якийсь надлюдський розум, котрий повинен метафізично лати нам поясненє світа.

Я можу уявити собі, як мало прийдеться професорам фільозофії до смаку подібний спосіб розуміння; та я гарненько прошу тих панів пояснити, що дає їм право з ограничености розуму робити вислід про істнуваннє неограниченого розуму; я прошу їх пояснити, для чого вони з ограниченої природи якого небудь кавалочка олова не виводять заключеня про істнуваннє неограниченого, небесного ,метафізичного олова. Подібне заключенє може вивести той, хто не зачислює олово або розум до звичайних предметів, котрі як відомо, всі мають свої визначені границі і назви котрих твердо встановлені нашим язиком; такі заключеня роблять професори і вчені тому, що вони носяться з посліднім могіканом "вицюго" трансцендентального світа, з прибільшеною уявою про якийсь то надлюдський інтелєкт.

Після того як лінтвінїстами Максом Мюлєром з Оксфорду або Вілямом Дуайт Уітнеєм наглядно константований факт, що там, де починають ся границії предметів, кінчаться їхнії назви, повинен бути положений край всіляким мріям про безграничне. Коли наш розум дійде до таких границь, де нема що більше розуміти, де вже починається царина "незбагненого", то це гак

само мало відноситься до цілковито иньшого світа, як наколи-б наш голос до чогось такого, чого не можна співати.

Там, де кінчиться спів, починається риканє, а там де приходить до кінця теорія, повинна початись практика.



## ГРАНИЦЇ ПІЗНАНЯ.

("Vorwearts" 1877.)



приводу теї теми в редакцію "Vorwearts" недавно прийшов анонімний лист, писаний рукою спеціяліста, котрий занимаючись досліджуванєм справи, пробує доказати, що фільозофія і соціял демократія — дві цілком ріжні

справи, так що можна з цілої душі належати до партії, не будучи згідним з "соціял-демократичною" фільозофією". З того виходить, що центральний орган партії поводиться не справедливо, коли позволяє авторам фільозофських статей виставляти свою фільозофію ділом партії.

Так як лист той відносився до моїх статей, то редакція "Vorwearts" була настільки чемна, що позволила менї переглянути його. Хоч автор й висловив неодмінне бажанє, щоби його писанє не дало нагоди до отвертого обговорюваня того предмету, так як, після його поглядів, газетна полєміка не може привести до фундаментального виясненя подібних питань, я все-ж припускаю, що він не уважатиме за нечемне, коли його уваги і докори послужать менї средством для обговореня питання, що близько торкається письменників

ріжних напрямків і навіть цілого націого столітя, як показує загальна цікавість до того питання в теперішний час. Що-ж до фундаментальности, то мені здається що грубі книги придатні до того не більше, як короткі газетні статі. Противно; розтягнутих і товстих творів по тому питаню істнує так богато, що власне вони відбивають у більшої частини публики охоту заниматись тим предметом.

Перш усього я заперечую те, що фільозофія і соціял-демократія — два окремі предмети, що неналежать оден до одного. Згоден! Можна бути діяльним членом партії і притім "критичним фільозофом" або навіть ще й добрим христіянином. Таже людська душа представляє з себе итось дивне: вона легко справляється з найочевиднійшими противенствами. І єресь в великих розмірах допустима не тільки в фільозофських або релігійних, але навіть й в питанях народньої господарки. На практиці ми повинні бути терпливі до крайности, і не оден соціял-демократ, розуміється, не подумає про те, щоби нарядити своїх товаришів по партії в уніформ. Але в теорії повинен істнувати уніформ, в котрий повинен наря жатись всякий, хто служить науці. Спільність форми в теорії, одноголосність в системі -- це бажаний результат всякої науки і це її риса, яку всі подивляють. Що соціял-демократія научна, а наука — соціял-демократична, з тим, сподіюсь, згодиться наш поважаний противник. Розуміється, істнує богато наукових дисціплін, маючих меньше відношенє до соціялістичного стремліня визволити поневолене людство. Те фільозофське питанне — питанне, чи живе в стороні од світа

або над ним щось метафізичне "щось висше", що перевисшає розуміннє нашого інтелекта і для обясненя чого не вистарчає нашого розуму, словом, спеціяльне питаннє фільозофії про "границі пізнаня" близько торкається пригнічености народа. Соціял-демократія не домагається ні вічних законів, ні сталих заведень, ні твердо встановлених форм, а взагалі добробуту людського роду. Духова просвіта являється для того неминучим средством. Чи ограничене, тоб-то чи піддане чому-б то не було орудіє нашого пізнаня, чи дають нам наукові досліди дійсні понятя, правду в її висшій формі і остаточній інстанції, а чи все те являється лишень пожалованя гідними "сурогатами", над якими панує незбагнене, — все це важні для нас питання, і теорія пізнаня таким робом є цілком соціялістичною справою.

Всї панове, що визискували народи, до сього часу находили оправданє в своїй вищій місії, в походженю "З ласки Бога", в святім помазаню і в метафізичнім фіміямі. І хоча на вустах в них були грімкі слова про просвіту, релігійну своболу, політичний поступ і критичну фільозофію, вони прегарно знали, що без чогось метафізичного, чогось "висшого" будь-то "простий моральний світовий порядок", вони не зможуть вдержати в ярмі народ і піддержати значінне і богацтво панів. Але зрозумійте мене як слід! Соціял-демократія зовсім не противиться моральному світовому порядку. І ми також хочемо збудувати світ на основах морального порядку, але ми бажаємо завести той порядок не зверху, а з долу, тоб-то ми бажаємо створити його самі. І ми для створеня його ненуждисмось ні в якчх

висчих фантазіях, ні в яких "границях пізнаня". Навпаки, соціял-демократії головно належиться завданє вияснити зіпсутому світу, що мій, твій, його інтелєкт представляє з себе, без сумніву, пожалованя гідний знаряд в порівнаню з непомірною проблемою науки, так що кожда особа повинна поставити певні границі своїй задачі; та що, з другого боку, пізнавча спосібність людства так абсолютно розумна і неограничена, так безмірна, як та задача, котру дає людині для розвязки природа. Теорія, признаюча убожество інтелєкта, вченнє про неограниченість людського розуму — послідний останок релігійної ошуки. Хто відповідно до соціял-демократичної програми добивається освободженя робітничої кляси при помочи самих робітників, той має цілковито пірвати з глупим вичікуванєм і нерозумними надіями, з фільозофськими мудрованями і дослідами, поскільки вони звернені до тамтого світа.

Той "другий світ" вщерть до "границь пізнаня" цілком усунений в науці і в наукових колах. Та доки ті границі пізнаня признаються, доки за ними криється уява про вище, неограничене пізнанє, доти буде істнувати і "незбагнене" і доти той, в кого перед очима стояти-ме подібне страховище, не змогти-ме осягнути дійсного впевненя про людську силу.

Для радикальної перебудови пануючого неморального світового ладу вимагається тверда свідомість неограниченої здатности людського розуму; для того треба віднести всякі теревені про можливість "вищого" пізнаня до тої-ж категорії, як й тіла святих, в яких є жолудок, не потребуючий ні їжи ні питва. Коли може істнувати яке-

небудь друге пізнанє, крім того, котре звичайно принято так звати, то тоді можуть істнувати тіло і кров, в яких такий самий вигляд, такий самий смак і взагалі ті самі прикмети, що в муки і води; коротше кажучи, ми повинні тоді стати католиками і шукати свого спасеня в молитві, а не в труді; ми повинні тоді понехати соціял-демократію. Невідомий товариш держиться другого погляду. Він бажає доказати істнуваннє чогось незбагненого, ограниченість пізнаня, і все-ж таки не хоче зупинитись, держатись границь. Хто дійсно думає, що щось є незбагнене, той повішен полишити і той полишить всякі турботи об тім, а не пічне знов заниматись досліджуванєм того незбагненого, инакше він буде крутитись з надприродним як з природним, з незрозумілим, як з зрозумілим. Подібне порівнанє, на думку противни ка, тільки "зовнішне", протилежність тільки фіктивна, так все це висловлює протест людського духа, котрий ненавмисне робить те порівнанє, не бажаючи допустити істнованя незрозумілого і топроголошуючи його тільки незрозумілим. "Як би він не робив так, як би він, противно спокійно признав що незрозуміле дійсно істнує і являється для него нерозбірчивою "книгою з сіма печатями", то те признанє вбилоб в нім всяке стремлінє до досліджуваня, і науки більше-б не істнувало".

Коли годитись з цим, то треба припустити, що чоловік має два розуми: одному з них потрібне досліджувати щось незрозуміле, а другому зрозуміле. Я противно, стою за тим, що настав час вказати людському розуму, що незбагнене — не предмет науки і що при тім незрозуміле пред-

ставляє собою для досліджуваня більше ніж просто матеріял. "Все це, — продовжає мій противник, — ні що инше, як стара суперечка про границі людського пізнаня, котру ваш (Vorwearts-a) співробітник робить на свій лад, мені, між тим, не дуже симпатичний. Переконаймося-ж ще раз, — пише він далі, — чи дійсно наші професори фільозофії так зневічили те питаннє, що ми змушені відмовитись од іхніх прислуг і дати ім "чисту одставку".

"Першим, хто на наукових основах перевів дослід про границі пізнаня, був Кант. Правда, він не пішов далі "категорій розуму" і мусів був допустити для "свого практичного розуму" гипотези, завдяки яким в його системі витворився внутрішний нелад. Іменно, завдяки тому з тої системи, хоча вона доволі різко визначала границі формального пізнаня, явилась конечність не полишати раз вибраного шляху. А що це як не стремлінє осягти недосяжне, тоб-то розрішити внутрішну протилежність думання? "Фіхте попробував розрішити є і т. д.

"Далі Гегель ще богато більше наблизився до незбагненого, пояснивши і т. д... він сказав, що річ тільки в тім, щоби зрозуміти наш власний розум і таким робом збагнути і світовий розум. Очевидно що це нас сильно наблизило до "незбагненого". І коли ми візьмемо на увагу, наскільки три згаданих фільозофи двигнули вперед наше научне пізнанє, пробуючи збагнути недосяжне, то чи не повинні ми остерігатись осуду "цехової" фільозофії і балачок про її одставку?"

На те соціял-демократична фальозофія відповідає слідуючим: вона ніколи не мала й наймень шого наміру відмовляти історичним фільозофам в признаню їхніх заслуг. Противно, вона виходить з того, що Кант, Фіхте і Гегель незрозуміле (а саме здатність до пізнаня) до такого степеня звернули в незрозуміле, що настав час разом з усею метафізикою дати одставку і всім цеховим фільозофам, всім, хто ігнорує научні завойованя і все ще зрозуміле перетворює в незрозуміле, "Критика розуму", "вченє про науку", "льогіка", або теорія пізнаваня, завдяки свому історичному розвитку настільки пішла наперед, що тепер для соціял-демократії ясне значінє слова пізнаватн, і це позволяє нам, без сумніву, з насмішкою говорити про вчених капуцинів, котрі над пізнаванєм природи ставлять ще щось "висmee".

Про Канта наш противник каже, що його система "доволі різко" означила границі формального пізнаваня". Це і є те, що ми оспороємо всіма силами, — те що становить різку відмінність соціял-демократичної фільозофії од цехової. Кант не досить ясно означив границі формального пізнаваня, так як його відома "річ сама по собі" допустила збереженє віри в друге, в вище пізнанє, в надлюдський чудернацький розум. Формальне пізнанє! Пізнанє природи! Нехай "фільозофи" тужать по другім пізнаню, але вони повинні крім того пояснити нам, де воно знаходиться, і сказати, яке воно.

Про сучасне, щоденно примінюване на практиці пізнанє вони говорять з такою-ж відразою, як давні христіяне про "немічну плоть".

Реальний світ — лише кепське "явище", дійсна-ж його сущність — тайна. Після того як в других науках подібні пусті вирази стались непопулярними, це обманство в теорії пізнаваня треває далі. Ніхто не признає другої бляхи, крім звичайної; чому-ж другий предмет пізнаваня ну, прим. селянин, являється чимсь иншим? Коли природознавство скрізь задоволяється явищами, доступними нашим чуствам, то чому не можна задоволитись феноменольогією духа? За "границями формального пізнаваня" завжди кристься висше, неограничене, метафізичне вмістилище розума, а за цеховим фільозофом — теольог і присуще і одному і другому "незбагнене". І коли Гегель вказав, що діло тільки в тому, щоби зрозуміти наш власний розум і збагнути таким чином світовий розум", то з тим ми цілковито згідні. Тільки соціял-демократична фільозофія вневираз поправку, цей сла-би вона признає тільки оден розум, — людський розум і є розум світа.

Та що-ж таке незбагнене? — питає автор згадуваного листа в редакцію "Vorwearts'a". Колі ми повинні признати, що кожда дійсна наукова спроба осягнути те недосяжне сильно наближає нас до него, то чи не повинніб ми прийти до заключеня, що воно дійсно, нарешті, перетвориться в збагненє? І таким робом вимаганє вашого співробітника буде задовоелне не вказаним шля хом, а шляхом цехової фільозофії. І на це питанс також дає відповідь цеховий фільозоф, заявляючи, що "буття" як абсолютно нерухоме, ніяким чином не може ростопитись в абсолютнім русї думання. Тими словами опреділюється гра-

ниця пізнаня, то єсть незбагнене, продовжає противник. Чиж виходить з цього що ми заперечуєм його істнуваннє, що ми повинні лишатись оподаль від него? Розуміється, ні! Кожда научна спро ба зблизитись до него, зрозуміти чи охолити його наближає нас до земної точки і освічує її новим світлом, коли навіть ми ніколи не будемо в стані внести в ту темноту абсолютне світло. I осягненє теї ціли являється задачею фільозофії в протилежність природознавства, котре розглядає лиш данне і пояснює явища". Пояснює явища: феномен! Гм... гм... І так, обект фільозофії, незбагниме — це птиця, у якої ми через нашу силу пізнаня час од часу можемо скубти по піринці, але яку ми ніколи не можемо обскубсти цілковито і котра вічно повинна лишатись незрозумілою. Коли ми близше приглянемось до • того піря, яке вже вискубали історичні фільозофи, то по нім ми пізнаємо птицю: се — людський розум, про який власне йде мова. Так що ми знов прийшли до границі, що відділює матеріялістів від ідеалістів: для нас дух — явище природи, а для них природа — феномен духа. Та тим вони не ограничуються. Ні, за тим криєть ся недобрий намір перетворити дух в "єство", в предмет висшого порядка, а все иньше звести на степень чогось бридкого.

Тому ми повинні нагадати, що, як відомо всьому світу, не тільки дух, свідомість або відчуванє, але й всї предмети для нас незбагнимі "в першій своїй основі". "Ми не в станї збагнути атоми, і атоми і їхній рух не можуть послужити нам для виясненя хоч би й найменьшого явища пізнаня", каже Ланге в своїй "Історії Матеріялізма";

а другий автор оголошує: "єство матерії просто непостижиме". Та потреба пізнати причинковість явищ називається инакше "стремлінєм до досліджуваня", і це невпинне стремлінє змушує людий пробувати вискубувати пір'є навіть в "незбагнимого". Ми, противно, твердимо: коли істнує можливість збагнути щось, то воно вже незбагнене, хто хоче осягнути недосяжне, той розігрує фарс.

Як оком я можу схопити тільки видиме, ухом тільки слухане, так й своїм розумінєм я можу охопити тільки зрозуміле. І як соціял-демократична фільозофія вчить, що все, що істнує, вповнї постижиме, то все-ж не слідує заперечувати непостижиме. Це ми повинні признати, але тільки не в зневіченім, виродковім "фільозофськім" змислі, де допускається, що недосяжне, досяжне десь в вищих сферах. Ми серіозно від носимось до того питання, ми не признаємо ніякого висшого пізнаня, крім звичайного, людського, знаємо напевно, що наш розум дійсно називаєть ся розумом і що другого розуму так само не може бути, як не буває чотирикутного круга.

Ми причислюємо інтелєкт до ряду звичайних предметів, що не можуть змінити своєї природи, не змінивши своєї назви.

Соціял-демократична фільозофія згідна з "цеховою": "буття ніколи не може ростопитись в мислиню", не може ростопитись навіть й частина буття. Але ми не признаємо що задача думання, мисленя, полягає в ростоплюваню буття; мисленнє повинно придати йому формальний порядок, найти кляси, правила і закони, — коротше кажучи, зробити те, що ми зовемо "пізнаванєм природи". Все постижиме, о скілько доступне клясифікації, все непостижиме, постільки не можна і не повинні бажати того ростоплюваня і тому ми далекі від него. Але ми можемо зробити противне: ростопити думаннє в буттю, то єсть клясифікувати мислючу спосібіність, як одну з многих відмін буття.

Перечучий нам товариш опирається на тім, що Кант, Фіхте і Гегель зблизились до незбагненого. Але в тім, що досягли ті фільозофи не було нічого незбагненого, то була просто відповідна понятю частина інтелєкта або "формальне пізнанє".

Ми йдемо тільки трохи далі і постигаємо інтелєкт вповні формальний знаряд пізнаня, котре в теорії пізнаня може зробити те-ж саме, що воно робить в природознавстві. Для нас наука — загальний рід, а фільозофія і пізнаванє природи — його відміни, виглядаючі данне або пояснюючі "явища".

Ми находимо, що інтелєкт так само доступний для експеріменту, як й матерія. Мисленє і буття, суб'єкт і об'єкт знаходяться в практиці. І відмінність одного від другого тільки як абсолютного спокою од абсолютного руху являється невистарчаючим, з того часу, як природознавча наука все ї вся зводить до руху. Те, що наш товариш — "фільозоф" висказав про незрозуміле, а іменно, що кожда наукова спроба присуває нас до темної области, хоча-б ми навіть ніколи не могли внести в ню повну ясність, — те-ж саме можна без всякої містифікації сказати і про об'єкт природознавства — про незрозуміле. 1 у природознавства є своя ограничена цїль, ми й

без таємничих "границь" все зближаємось до темної области, не будучи в стані коли небудь вповні освітити її т. є. наука не має границь.

Признаємо, що в чоловіка є стремлінє все розслідити, але для того, щоби раціонально по-користуватись тим стремлінєм, необхідне є розуміти.

Раціонально звернена цікавість стремить внести в буття порядок, винайти закон буття. Там, де вона повинна перейти границі буття, вона повинна буде вийти поза границі власної і всякої природи. Це надмірне вимаганє становить характерну рису фільозофії, одїдичену нею від релігії.

І фільозофія і релігія не признають "першої основи" всього незрозумілого, т. є. емпірізма або факта. Думки повинні основуватись головним ребом, на чуттєвих фактах і дослідах. Хто, навпаки, хоче основувати факт на розумі або льогіці, повинен розуміти це тільки формально. Першою основою, чому падає камінь або росповсюднюється тепло, являється факт, а закон притягуваня і закон тепла являєть ся тільки припускальним понятями, тільки формальними підставами.

Буття не тільки не може ростопитись в мисленю, але само собою зрозуміле, що навіть стремлінє фільозофії до подібного ростоплюваня являється ідеалістичною екзальтацією.

Як в людині живе стремлінє все пізнавати, так в ній живе бажанє все бачити. Добре! Ось кавалок шкла, котрий можна вповні бачити, бачити увесь. І все-ж він не вповні видимий Не

видима його тяжкість або твердість; звук, який він видає, можна тільки чути і т. д. Теж саме можна сказати і про пізнанє: ми можемо вповні пізнавати всі предмети; але одночасно вони біль ше як ті що можна пізнавати, і тільки фантаст може нарікати на те, що вони такі і що буття не ростоплюється в мисленю. Як би ми могли все пізнати, все вповні, то тоді пізнанє наше булоб все і не булоб об'єкта пізнаваня. Наука — і нічого для виучуваня!

Світ — і нічого видимого! Тоді було-б точнісінько так само, як в ті часи, коли ще не було нічого, — "тоді був хаос і пустота".



### Наші професори на границях пізнаня.

("Vorwearts" 1878.)



А "пятьдесятім зібраню німецьких природо-знавців і лікрів" в Мюнхені в сеп тембрі 1877 р. п. професор Ф - Негелі з Мюнхена вернувся до попереднього відомого докладу свого колєги Дюбуа - Реймона з Берліна і виголосив знамениту промову про "границі при-

родо-наукового пізнаня". Треба признатись, що п професор з Мюнхена далеко попередив свого берлінського попередника в правдивости і ясности, та все-ж він не зміг піднестись на височінь, відповідаючу його часу.

Він майже ясно виложив зачіплене питаннє: але той невеличкий кінцевий пункт, де криється його похибка, являється найголовнійшим пунктом; він відноситься до прирви, що відділює фізику од метафізики, тверезу науку від романтичного віруваня. Таким робом, доклад, що близько торкається того питання, представляє з себе для нас добру нагоду ще раз підкрислити ліпшість соціял-демократичного світопогляду.

Професор ф. - Нігелі викладає те питаннє як слідує:

"Многі методичні природознавці, що поширюють шляхом точної науки царину твердо встановлених фактів, на питаннє про границі пізнаня природи, уважаючи неможливим дати точне рішене, дають просто відповідь фактичну: "віра завжди починається там, де кінчиться знанє". Положенє що наша віра починається там, де кінчиться знане, — вказується далі в докладі, являється фактичним рішенєм для означених цілей. Тим наша цікавість не заспокоюється. Ми з особливою увагою звертаємось до теоритичної сторони проблеми. Ми бажаємо знати, чи опреділимі взагалі ті границі, де повинно зупинитись людське знанє, або ні, — коли так, то як далеко може пізнанє взагалі проникнути в природу, наскільки людство може науково пізнати природу, коли воно неограничений час, скажемо навіть цілу вічність, буде заниматись природознавчими науками, маючи до послуг собі всі помічні средства, які тільки можна собі виобразити, — і де дійсна границя між цариною знаня і цариною віри".

Дю - Буа - Реймон, попередник Негелі, як відомо, хотів доказати, що подібна непроходима границя дійсно істнує, так що, для віри після того, при всіх обставинах повинна лишатись своя власна царина. Його доклад має своє химерне значінє і росповсюдженє виключно тому, що він винайшов це маленьке пристановище для релігійної романтики. З того часу всі хуліганські поборники незбагнимого співають своє "осанна". Правда, професор Ф. - Негелі не дуже тішиться тим співом ,але його урядове положенє профе-

сорське вносить в його боротьбу чимало двояко-

Доказавши свому попереднику просторо і ясно, що він не розуміє природо-наукового пізганя, Негелі кінчить свою промову слідуючим робом. "Коли Дю - Буа - Реймон закінчив свій доклад словами, разячими як грім: ignoramus i ignorabimus, то я бажав би закінчити свою промову услівною але поліпшаючою увагою, що плоди нашого досліду суть не тільки знаня, але правдиві пізнаня, що таять в собі зародок майже (!) безконечного розвитку, котре однак ні на крок не зближає нас до всезнаня. Коли ми відречемось од неможливих вимог, коли ми, як недовговічні і смертні люди, задоволимось людським розумінем, не претендуючи на божеське знане, то ми маємо право упевнено сказати: "ми знаємо, і ми будемо знати".

В цих кінцевих словах криється сущність справи; в них цілком ясно виразилось як підвладна свідомість берлінського професора, свідомість що стремить до віри, так й полохлива, прониклива непослідовність мюнхенського. Релігійна романтика Дю - Буа - Реймона називає всі плоди, наукового досліджуваня "тільки знанями", але не "дійсними пізнанями". До таких неможе дібратись бідний, людський розум Професор точнісінько каже, що "все наше пізнанє природи в дійсности — не пізнанє, що воно дає тільки сурогат справедливого поясненя".

Наша наука дає нам ніби цукорію замість кави. Так що научне обясненє може лишатись потребами, щоби можливо, дати повстати дню страшного суду в переображенім виді. І подібні реак-

ційні теревені несуться з професорських катедр!

Відтак виступає другий — Негелі, котрому здається, що діло зайшло занадто далеко. Він не бажає допускати тонкої ріжниці між знанями і пізнаванями. Він переконаний — "ми знали і знати-мемо". Але з якою осторожністю він висказує те переконанє: " не наближаючись однак ні на крок до всезнаня". І він так само покірно говорить про "людське" пізнанє в протилежність до вищого, нелюдського. Ми повинні "відречись" від "нерозумних" вимог і не претендувати на "божеське пізнанє". Чи-ж можливо аби такий учений професор міг, як монах "відректися" від божеського пізнаня і називати таке відреченє розумним?! Всяке пізнанє божествене, то єсть прегарне і дивне. Колиж п. професор людському пізнаню протиставить божеське, то він виходить за обрій природнього, впадає в метафізику, і загрузав в тій самій романтиці, в котрій вже застряв його попередник.

#### IJ.·

Професор з Мюнхен ясно доказав свому попереднику з Берліна, що, не признаючи нашого пізнаня природи дійсним, справедливим знанєм, він вказав нам не границі, а повну неможливість природо-наукового пізнаня, що він таким робом не вийшов за границі запереченя. Після слів Негелі, Дю - Буа - Реймон встановлює слідуюче:

- 1. Пізнанє природи це відворотне приведенє якого небудь явища природи до механіки простих і неділимих атомів.
- 2. Атоми в тім змислі не істнують, а звідси, не істнує взагалі і дійсного пізнаня.

3. Але як-би навіть можна було пізнати світ з механіки атомів, то ми все таки не моглиб за помічу теї механіки зрозуміти відчутє і свідомість. Негелі влучно на це відповідає: "Так як бесідник не переходить границі заперечуваня, то пізнаюче природознавство не може означити границь свого царства, коли взагалі не істнує царство, котрим воно керує; і воно на завжди позбавлене спосібности сягати навіть в матеріяльні процеси, то цілком не робить ріжниці, чи претендує воно і на духовну область".

Кажучи иньшими словами, це значить: коли наше пізнанє дає нам тільки цукорію замість кави, то ми дістаємо лишень одну погану юшку, і, крім неї, нема нічого гарного, що варта би було досліджувати, розуміти або означити границями. Після того як другий професор таким робом обробив першого, нам лишається приємний обовязок доказати се, що вже виявилось, а саме, що і другий загруз на тім самім місці, де опинив ся перший.

Пан Негелі відріжняється од пана Дю - Буа тим, що він викарабкався вже на стільки, що тяжко розібрати, чи просто ослабли його сили, а чи приналежність до відомого стану змушує його триматись за "скриту область заперечуваня", "за божеське пізнанє і визнанє" і за другі річи що "є понад наші сили".

"Що торкається здатности нашого Я пізнавати звичайні предмети, то тут рішаючим являється безсумнівний факт, що якаб не була наша думаюча сила, знане про зовнішний світ дають нам тільки наші чуттєві спроможности Як би ми немогли нічого бачити і чути, нюхати,

відчувати і пізнавати на смак, то ми взагалі не зналиб, що істнує щось поза нами, і не зналиб навіть, що ми самі матеріяльне істнуємо".

Ось рішуче слово. Будемо твердо триматись його і подивимось, чи тримається його також і п. професор.

Наша чутєва здатність розуміти річи, каже він, ограничується теперішним. "Ми не можемо безпосередно зауважити нічого з того, що було в минувшині і що буде в будучности, нічого з того, що занадто віддалене од нас простороню і що має занадто велику або занадто малу віддаль.

Це справедливо. Але те, що оден не бачив вчера, другий бачить завтра. Де занадто велика просторінь і занадто малий предмет, там помагають телескоп і мікроскоп. Так що для людського організму теоритично відкрита можливість діставати фізичні прочутя од всїх явищ природи. Але як справа мається в дійсности? Які вражіня настільки сильні, що вони стаються помітними для нас, які проходять незауваженими, як дуже незначні? Ми не будемо вповні цитувати оратора, але радо згодимось з тим, що вже признане: "Наша спосібність безпосередно розуміти природу при помочи наших чувств ограничена, двояко: Нам, по всій імовірности (!) бракує чутливости для цілих областей житя природи (громів, стукаючих духів і тому подібного? І. Д.) а по скільки ми її маємо в дійсности, вона в просторі і часі захоплює безконечно малу частину цілого".

Розуміється, природа є висша ніж людсы ий дух, вона являється для него невичерпаним обсктом.

Ми ніколи нічого не взнаємо про характер,

будову, історію якоїсь непорушної зори послідньої величини, про органічне життя на її таємничих подорожниках, про матеріяли і духовні оухи в тих організаціях".

Тут професор заходить знов занадто далеко: наше стремлінє до досліджуваня ограничене в тім змислі, що його обект, то есть природа. неограничений. Ми не можемо дійти до кінця, бо кінця не має. Але там де є конець, там ми так або инакше, до него дійдемо. Ні оден професор не може знати, скільки ми і наші потомки пізнасмо ще нерухомих зір і їхніх попутників, як безконечно глубоко сягнемо ми в минуле в будуче і в найменьші частини, бо, як каже Негел, "теоритично" для нас відкрита можливість всього. Ми знаємо, що ніхто не відкриє двох гір без долини, і не оден фабрикант не зробить нежа без черенків і лезва, бо це теоритично неможливе. Але бажане означити, по скільки далеко практика покаже можливим, це після спектральної аналізи і других сучасних ринаходів — смілість

#### III.

Досліджуванє ніколи не досягає кінця ні обєктивно ні суб'єктивно, то єсть того не позволяє ні безконечність світа, ні безконечність інтелєкта. Але що інтелєкт в свою чергу являється лишень ограниченою частиною всесвіта, того ніколи не стане перечити соціял-демократичний матеріяліст. Противно, якраз, він науково означив мислючу спосібність як знаряд, як продукт або часть природи. Ми зовсім не так легковажно прибільшаємо силу людського духа, щоби приписувати йому всемогучість і всесильність. Ми бажаємо лиш того, чого бажав, але не міг професор, — ми бажаємо визволитись з дуалізму. Ми признаємо лиш оден, єдиний світ "відомости про який дають нам наші чувства".

Ми ловимо Негелі на словах, що там, де ми нічого не бачимо, не чуємо, не нюхаємо, не відчуваємо на смак і не намацуємо, ми не можемо знати.

Тут я хочу ще раз вернутись до обмежености людського пізнаня в дійснім змислі. За помічу теї здатности ми можемо тільки пізнавати; ми можемо за її помічу співати, скакати і робити богато дечого більше; в тім змислі розум ограничений. Але в своїй сфері — в пізнаваню — він не ограничений до теї степени, що ніколи не доведе до кінця свого діла.

Все далі і далі. Все те, що можна пізнати, для него відкрите. Те, чого номожна пізнати, те що абсолютно недоступне нашим чувствам, для нас неістнує, навіть не істнує "само пособі" в тім розумінню, що ми не можемо говорити, не фантазуючи, про все що не є доступне нашим чувствам.

"Так вже зроблене, що наші чувства приспособлені тільки для потреби простого істнування, а не для вдоволюваня наших духових потреб, не для того, щоби давати нам знати про всї явища природи... Коли ми немовби тільки ненароком довідались дещо з елєктричних процесів, що відбуваються в кождій частині матерії, то так само дуже можливо, що істнують ще иньші сили природи, другі форми молєкульного руху, що не роблять ніякого вражіня на наші чувства, так завдяки тому лишаються для нас скритими". В кого є "духовна потреба" довідатись де-що про ті явища, "котрі лишаються для нас скриті" і котрі після нашої природи повинні лишитись для нас скритими, в того та потреба не духова, а містична. Елєктричні явища відкриті не більше припадково, ніж тютюн. І доволі нерозумно, коли природо-дослідник пічне балакати про явища, котрих ніхто не дослідив і не дослідить. Можливо, що довкола мене літає мефістофель в виді невидимої літаючої миші; але чого я не знаю, про те не бідкаюсь і природо-дослідники також не повинні журитись про те.

"Природо-дослідник повинен розуміти, що його досліду під всіма зглядами поставлені кінцеві границі, що з усіх боків вічне, що не піддається розуміню, категорично приказує йому спинитись. Той факт, що це не завжди ясно признається, і власне те, що безконечно велике і безконечно мале змішуються з безконечним і з нічим, довели до многих ложних понять. Коли говорити про дрібне, то сюда відносяться ложні теорії, що торкаються початку і кінця світа"

Припустім, що для природознавця корисно зізнавати, що істнують границі для його досліджуваня. Ну й п-ну професору не слід би було ледви що виповівшись за раціоналістичне вченя, сейчас-же забувати про це. А він власне так й робить, говорючи "що те що не піддається пізнаню вічне з усіх сторін категорично приказує зупинитись". Як можна знати що небудь про той приказ, коли все це не дається пізнати? Або може бути, Негелі робить як Дю - Буа і не йде далі запереченя? А чи й він також може сказати про велику певну кропку, де повинно зупинитись на-

ше дослідженє "вічного" тільки те, що про це нєможна нічого знати?

Тим я не хочу сказати що природо-дослідник не повинен фільозофувати, що він не повинен крутитись в царстві ідеального і трансцендентального. Але в такім випадку він перестає бути природодослідником, і тоді його професія дає йому лишень можливість остро розграничити обі области і відноситись до одної з них як до чистої царини досліджуваня і пізнаня, а до другої, увільненої від всього конечного, як до скритої области передчутя".

Але шановний професор кепсько знає фільозофів, коли думає, що вони задоволяються "скритою цариною передчутя". Не тільки соціял-демократичні, але й многі "цехові" фільозофи претендують на те, що як їхня царина й скрита від мюнхенського професора, то вона цілковито відкрита для "людського розуміня" і що з неї безумовно треба виключити всяке "божеське "Скрита область", або якийсь иньший метафізичний світ не є близший фільозофам, ніж другим панам, котрі всі докладають чимало зусиль, аби найти правдивий куточок для своїх святинь. З наукою це консервативне стремлінє не має нічого спільного, воно викликане практичним життям. Але до точної науки воно відноситься більше, ніж би хотіли допустити ті панове. Вони беруть понятє "науки" дуже невиразно. Коли оспорювати, що історія, політична економія, політика і т. д., повинні розвинутись в точні науки, що вони знаходяться на шляху до того і що вони навіть досягли того, то і соціял-демократія може гакож доказати, що над прирвою, котра ділить фільозофію і природознавство, вже збудований міст, хоча про це нічого не відомо буржуазії.

Професор і лінгвіст Штейнгель на цих питанях перегнав своїх колєї природознавців. В третім виданю своєї праці "походженє мови" він каже: "мова — не думане — але средство, орган думаня", і "немає духа без мови, але мова вже сама належить до духовного". На підставі цьоге ми приводимо дальші назви. Те що язик називає природою, правдою, пізнанєм і оловом те дійсно буде оловом, пізнанєм, правдою і природою. Штейнгель виповідає відносно цього слідуюче: "А завжди = тільки А і ніколи не = Б, коли тільки значок рівности не значить — рівний по величині, як в математиці. Коли-ж він означає рівність сущну, то нехай би А = Б. Б просто було би А, і ми не мали би права називати є инакше, ніж А. Штейнгель називає це "прінціпами всякого дослідженя і пізнаня. Иньшими словами: єдність — єдність для понятя і назви — перше vcлівє всякої науки. Всякий дуалізм недопустимий. Коли божеське пізнан $\epsilon = A$ , а людське = Б, то ссть як вони відмінні по суті, то ми подвійно називаємо словом пізнанє. Як людство, не дивлячись на ріжні раси, неминуче становить тільки оден рід, як істнує тільки одно людство, так, недивлячись на ріжні роди знаня, істнує тільки одно пізнанє, тільки одна правда, тільки одна природа, то єсть дійсна природа і правда, оперта на природі. І все те, що пізнаємо на небі, на землі і в других областях, належить до теї категорії. А те, чого ми не пізнаємо, про що нам оповідає п. священник або п. професор, все те — гачки, котрі одначе також належать до правди, основані

природі, і, консеквентно, суть вони дійсними гач-ками.

#### IV.

Всї ті висновки повинні тільки доказати, що сыт становить щось єдине, то єсть що істнує тільки оден світ. І кождий хто бажає попасти в другий світ, з світу досліду в світ передчутя або божественности, навіть кождий хто про це балакає, робить це з упертости або старається ошукати і ввести в блуд других. Щоби з повним правом запятнувати наших противників ганебним іменем уперачів або брехунів, вистарчає вказати на те, що вони противорічать "стремліню розуму до єдности". Коли ф - Негелі на зізді природо-знавців пояснює своїм колегам, що для нашого інтелєкта, окрім границь, присущих його природі, істнують, або, можливо істнують, ще другі надприродні або неприродні границі, то той поступок тимбільше достойний осуду, чим більше Негелі перейнявся свідомістю, що природа представляє з себе одну цілість, де неістнує ніяких прирв.

"Так що наше пізнанє природи — завжди метафізичне пізнанє, і операється воно або на звичайнім міряню, як в морфольогічних і описуючих природничих науках, або на причиннім міряню, як в фізичних і фізіольогічних науках. Але за помічу математики, при помочи міри, ваги, числа можуть бути пізнані тільки умовні або дійсні ріжниці... Дійсно, якости ми не можемо полапати, бо якости не можуть бути порівнювані. Це — важний факт для пізнаня природи. З того виходить, що коли в природі істнують ріжні по яко-

сти або цілковито ріжні области, то наукове пізнаванє можливе тільки поєдинчо в границях кождої з тих областей, і між ними не істнує нічого щоб їх звязувало. Та з того ще не виходить, що на скільки ми можемо дослідити природу в її загальній звязи, наскільки наше вимірююче пізнанє йде вперед без браків, наскільки ми як раз пізнаємо одно явище з другого... в природі вза галі немає безуслівних ріжниць і прирв, яких неможна заповнити".

З цеї цитати видно, наскільки мюнхенський професор близький до того, щоби вповні зрозуміти пізнанє. Бракує тільки кропки над і. Однак ця дрібниця має непомірно важпе значінє, бо без неї завжди можна знова впасти в неприємний блуд, який полягає в бажаню встановити абсолютні або ріжниці що до якости, розділити не заповнюваною прирвою кінцеве або безкінцеве або людське і божеське пізнанє і представити дві области без звязуючого їх кільця.

Ми раз на все знищимо той дуалістичний блуд, коли на крок попередимо професора Негелі і признаємо лишень пізнаючу силу за таку силу, котра всї, доконче всї ріжниці, всї якости охоплює як щось єдине, як поєдинчу скількість. Це розумово, то єсть розум творить з всього істнуючого один рід. Розглядати явища природи, як ріжні відміни того роду, називається природознав ством. Так як це може зробить інтелєкт, так як він все ділить на роди і види, на іменники і прикметники, так що кінець кінців лишається тільки оден рід, тільки оден іменник, буття або данне, для котрого дух і тіло, розум, фантазія, матеріял, сила і т. д. являються тільки прикметниками або

спеціяльности, то неможливо, щоби в світі знайшлась прирва без перекиненого через неї моста. Як тільки поставлена та кропка над і, пропадає всяке бажанє розводитись про те, що між неорганичним і органичним, між рослиною, звірятем, людиною, малпою, умовою і фізичною працею може істнувати яка небудь абсолютна ріжниця або прирва, яку годі переступити.

Ми повинні знати, що дві кроплі води так само безконечно ріжні проміж собою, як людина і звірюка, як тіло і дух, що розділ і ріжнота так само неограничені як й "стремлінє до єдности". Я хотів би тут пояснити читачеви те, чого ще професори, наскільки я їх знаю, незрозуміли, а властиво, що наш інтелект — знаряд діялектичний, знаряд з'єдиняючий всі протилежности. Інтелєкт творить єдність за помічу ріжноти і добачує ріжноту в тотожности. Так Гегель вже давно а давно вияснив, що в науці не говорить ся або або, а як - так. Пізнавча ріжність як малпи, мужика, природознавця, так й фільозофа і навіть найбожественійше пізнанє належить до одної категорії, є вони формами одної відміни, відміною одного роду, прикметниками одного іменника. Розумієть ся, цілком є допустимим відріжняти людський інтелєкт од звірячого, носити його попід небеса і називати окремим іменем. Але тільки неслід копати непрохідної прирви між розумом і інстинктом. Коли ми думаємо тверезо і не позволяємо собі завеликих захоплень, то ми повинні знати, що наша здатність розріжняти дрібниць, але й з'єдняє розділює вщерть до вщерть до безконечности. Негелі каже: "для природознавця льогічно необхідно лишень постепенно допускати ріжниці в кінцевій природі". На це ми відповідаємо: льогічно необхідно також звязувати в одно безкінцеву природу з кінцевою, то є признавати природу за щось єдине, що-зарівно як безкінцеве, так й кінцеве.

"Але що таке цей світ, над яким панує людський дух? Навіть не пісчинка в безконечности простору і не хвилина в вічности часу, а тільки зовнішний механізм при дійсній сути всесвіта".

Точнісінько так само балакає й піп.

І це цілком справедливо, наколи це має бути лишень сильним висловом чувства з приводу величи буття; але це цілковито несуразно, коли п. професор хоче тим сказати, що наша просторінь і наш час не суть частинами безконечности і вічности; це цілковито не на місци, коли він тим бажає сказати, що "дійсна сущність всесвіта" криється поза явище в незмірній глибині релігії або метафізики.

Цїле полягає в своїх моментах, і соціял-демократи цілковито дають волю панам шукати те ціле десь в другому місці.

#### ٧.

Гіісля того як професор Негелі постарав ся таким робом обмежити природничо-наукове пізнанє, професор Рудольф Вірхов пішов на тім-же самім зібраню за його приміром і постарався ще більше обмежити "свободу науки в сучасній державі". Його очі настільки чуткі, що навіть слабеньке світло, яке запалив Негелі, спричинює йому біль.

"Я хотів би доказати, — каже Вірхов, — що настала хвиля, коли наша задача головним чином

полягає в тому, щоби нашою уміркованістю, певним самовідреченєм від особистих пристрастей і поглядів вдержати за нами сприяючий нам настрій народа".

Хто цей пожалованя гідний "народ", сприяючий настрій котрого бажає вдержати п. професор ,це, певно, не буде загадкою для наших товаришів. Ми в нім швидко пізнаємо ситих людий по пристасти до уміркованости других, по відчуваню до всего, що може стревожити їх власні жолудки.

Самозрозуміло, що ми повинні домагатись, щоби в національну скарбницю знаня було вповні приняте все те, що ми уважаємо доказаною науковою правдою.

Нація повинна всякти в себе ту правду, вона повинна перейти в кости і кров нації".

Пан професор має рацію: слід розріжняти те, що занадто очевидне для того, щоби це можна було затушовати, і те, що може зробить прислугу крайним тенденціям, до яких хоча й стремить наука, але які однак можна "умірковати".

"Ми не можемо сказати кождому сільському парубкови: це факт, це ми знаємо, а це припускаємо..." Ми повинні здержуватись від того, шоби внести в голови шкільних учителів те, що ми гільки припускаємо..." "При всім тім та теорія (походженя відмін), як що її проводити послідовно, має дуже сумнівну сторону; а що соціял-демократія готова увійти в близький контакт з нею, це, треба сподіватись, не втікло від вашої уваги". Тут нічого й балакати богато. Для нас тільки лишається стежити за бесідником, і ми швидко пізнаємо те, як стоїть справа з "свобідною нау-

кою в сучасній державі". Розуміється, Вірхов краще обмежив знанє, ніж то зробив колєга Негелі.

При тому обмеженю нашого знаня ми повинні перш усього тямити, що те, що ми звичайно зовемо природознавством, як і всяке иньше знанє в світі, складається з трох цілковито відмінних частин. Звичайно розріжняють тільки обєктивне і суб'єктивне знанє; між тим в нас є ще відома середна частина, а саме — віра, котра рівно-ж істнує і в нації".

Ми не бажаємо відноситись серіозно до теї токої ріжниці між науковою і церковною вірою, котру вслід за тим встановлює лукавий професор для піддержки репутації поступовця, але треба признати, що він дуже дотепно відчув слабу сторону свого попередника. Негелі сказав:

"В визшім звірячім світі з дражливим рухом звязане певне прочутя. Ми повинні признати є і за вищими звірятами і ми немаємо підстави відмовляти в нім рослинам і неорганізованим тілам..." Атом, в силу своєї будови, володіє ріжними особливостями і силами, він, консеквентно, викликує також ріжного роду подражненя (притягуваня і відпиханя) в другіх атомів..." Коли таким чином молекули відчувають щось близьке до прочутя, то їм певно приємно йти за своїми симпатіями і антипатіями" і т. д. "Таким робом молекули химічних елєментів движимі одночасно декількома ріжними прочутями характеру якости і скількости.

Так що ми знаходимо на найнизшім і найпростійшім відомім нам щаблі будови матерії в природі те-ж саме явище, що й на визшім щаблі... Ріжниця полягає тільки в степени".

На це Вірхов каже: "Це — докір, котрий я, приміром, роблю також і п. Негелі... Він вимагає не тільки того, щоби царина духового охонила крім звірят і рослини, але щоби ми з нашими уявами що до природи духовних явищ кінець кінців перейшли з органичного світа в неорганичний... Коли хтось доконче хоче встановити лучник духовних процесів з прочими явищами природи, то він неминуче дійде до того, що перенесе психічні явища, що трафляються в людий і визших звірят, спочатку на все більше і більше низших звірят, відтак появиться душа і в рослини; ще далі буде мислити і відчувати клітина, і нарешті не тяжко буде перейти і до хемічних атомів, котрі люблять або ненавидять, шукають або втікають оден від другого... Я нічого немаю проти того, щоби й в атомів вуглероду виявився розум..., тільки я незнаю, яким чином я можу про це довідатись. Це — проста гра слів. Коли я явища притягуваня і відпиханя проголошую духовними явищами, психічними феноменами, то я просто викідаю психіку за вікно... Для нас вся сума психічних явищ, безсумніву, звязана з певними звірятами, але не з усією совокупністю ортанічних істот, і навіть не з усіма звірятами взагалі, це я тверджу непохитно".

Тут ми повинні вповнї згодитись з п. Вірховим: понятя, для яких язик встановив ріжні назви, повинені лишатись ріжними. Словами неможна бавитись, але неможна також й непризнати, що психічне прочутє задоволеня і незадоволеня має деяку подобизну з химічними явищами притягуваня і відштовхуваня. Поставимо тільки кроп-

ку над і і тоді як те, так і друге стане рівноправною формою одної і тої самої природи, рівноправним прикметником одного і того самого іменника. Тільки той, хто ні за що не хоче встановити звязь духовних явищ з прочими явищами природи, може не признавати, що звірячі і жімічні, фізичні і психічні явища — загальні відміни великого світового процесу. Так що, панове, повторяю ще раз: світ діялєктичний; як він в істоті представляє одно єдине ціле, так він ріжноманітний в своїх явищах. Єдність, за якою обстоює п. Негелі, счезає, як тільки він наближається до "світа прочутя" і до "божеського всезнайства" але в Рудольфа Вірхова воно счезає вже, коли він доходить до ріжниць між органичним і неорчаничним; для него ще більше нестерпна звязь, яка істнує проміж звірятом, а людиною, а суперечок відносно противолежности тіла і духа він цілковито не хоче допускати, так як перекинений "в голові соціяліста" міст повинен викликати страшенну путанину і потягти за собою банкроцтво всієї професорської фільозофії.



# ЕКСКУРСІЯ СОЦІЯЛІСТА В ОБЛАСТЬ ТЕОРІЇ ПІЗНАНЯ.

("Sozialdemokratische Bibliothek". Гьонтінген — Цюріх, 1887.)

### ПЕРЕДМОВА.



ЕМА нижче слідуючих статей ніби немає нічого спільного з соціял-демократією, так що вклю ченє їх до "соціял-демократичної бібліотеки" вимагає кількох слів поясненя. Теорія пізнаня, в область котрої роблять ті "екскур-

сії" (подорожуваня), занимається питаннєм який є той знаряд, що знаходиться в нашій голові, за помічу напурженя якого ми міркуємо, розріжняємо, пізнаємо окружаючі нас відносини, створені природою і людьми.

Зрозуміло, що знаряд, який мають і покористовуються всї, — демократичний. Інтелєкт представляє собою щось, що присуще всїм, і через те студійованє його є справою суспільства. Інтелєкт — знаряд демократичний і дослідженє його належиться соціял-демократії. Коли Бісмарк покористовується тим знарядом не так, як соціял-

демократи, то це переконує нас в тім, що він не належно його вживає.

Повна однодумність ніколи не буде осягнена; але не можна заперечувати поступу в тім напрямі. Теорія пізнаня також невичерпає до дна свого предмету і не зробить нас при приміненю наших умових сил непогрішимими; але через це ми не повинні відмовитись від можливости уліпшеня. Соціял-демократія енергічно працює над встановленєм в умах однодумности, так що й для неї обоснована теорія пізнаня може бути лишень бажаною.

Так що я кажу, що теорія пізнаня займається питаннєм, який є наш мислючий апарат. Студіюючи знаряд мисленя, ми одночасно студіюємо й приміненє його. Хоча будову предмета і приміненє можна назвати "ріжними річами", то однак дозволяється сполучити їх в одно. На мою думку докладно знати будову скрипки може лиш той, хто докладно вміє грати; він оден лиш знає, що в ній криється і що треба зробити, щоби це скрите викликати наверха.

Не можна сумніватись, що люди і передше без теорії пізнаня при помочи знаряду пізнаня добре міркували, точно думали і встановлювали точні ріжниції. Селянин вміє розводити бараболю, наколи він навіть не студійовав сільско-господарських наук; але неможна непризнати, що наука дає мужикови більше певне розумінє його ціли. Вона вчить обробляти ґрунт, опреділюючи наперед результати теї прації. Коли він при тім все-ж таки знаходиться в залежности від вітру і погоди, то тим неменьше наука визволяє його під богатьома зглядами. Цілковито вільним він ніко-

ли небуде; вченє і світопогляд не можуть помогти йому до такої степени, та вони все-ж йому помагають. Ми назавжди повинні лишитись коли не рабами, то слугами природи. Пізнанє може створити для нас тільки можливу свободу, когра одночасно являється єдино розумною.

Так що, знаряд, про прикмети якого трактують послідні статі примінюються всіма людьми при всякім випадку. Серед людий ніщо не є таким загальним і універсальним, як пізнанє, міркуванє, розумінє, і т. д. Це доказує, що теорія пізнаня — елементарна наука в роді азбуки, але в дещо більшім значіню того слова.

Дісціплінований розум йде далі звичайного уміння читати і писати. Вже знаменитий Спіноза полишив нам маленький на жаль, недокінчений твір "Про удосконаленє розуму"; і тими "екскурсіями в область пізнаня" ми бажаємо досягти не більше ні меньше як удосконаленя інтелєкта.

Хто хоче стати справедливим соціял-демотом, той повинен удосконалити спосіб свого думаня. Студійованє удосконаленого способу думання сталось головним фактором, що поміг признаним оснувателям соціял-демократії, Марксу і Енгельсу, поставити її на степень науки, на котрій вона знаходиться тепер. Удосконаленє людського думання, як і всяке удосконаленє, являєть ся безконечною проблємою, повне розумінє якої повинно лишитись недосяжним але це ні в якому разі не повинно служити нам загородою в нашім стремліню вперед. Єдиний і найприроднійший шлях до удосконаленя нашого думаня полягає в збільшуваню наших спеціяльних знанів. Хоча теорія пізнаня, бажаючи освітити саме жерело

всякого світла, вносить бажану ясність в основу свого досліджуваня людського інтелєкта, то ми все-ж на стількі скромні, щоби розпізнати, що теї теорії, як би вона не була досконала, не вистарчає. Хоча всї спеціяльні науки сприяють тому, але не одна з них не є в стані вповні освітити людський розум. Та ціль досяжна тільки по части; тому нас цілком вдоволить, коли читач признає, що наші "екскурсії" дали невелику допомогу науці в осягненю поставленої нею собі задачі.

Шікаго, 15 грудня 1886 р. І. ДИЦГЕН.

## "В ГЛУБИНУ ПРИРОДИ НЕ СЯГНЕ РОЗУМ, СТВОРЕНИЙ ТВОРЦЕМ".

Ці слова як ніби й створені для того, щоби доказати, що і "вічні правди" піддані всеруйнуючій владі часу. Цей часто наводжений поетичний цитат має й тепер ще чимало причин подбати про те, щоби доказати віруючим в попередне вченє, які успіхи робить всеруйнуюча критика.

"Створений розум "являється спеціяльним об'єктом досліджуваня спеціяльної науки, що присвоює собі назву "фільозофії". Значінє теї назви потерпіло чимало змін. В часи давної Греції фільозофом був взагалі любитель мудрости, тоді як тепер, загальний культурний розвиток дійшов до того, що доказав людині, що мало хисна від любови до мудрости взагалі. Хто шукає мудрости, повинен звернутись до науки, результати котрої проявляються не в непевній загальности,

а в ріжних спеціяльних її розділах. Фільозофія також сталась спеціяльністю і для дослідженя вибрала спеціяльний об'єкт, тотожний з "створеним розумом".

Власне з часів Канта фільозофія почала пізнавати, що попередні її стремліня в більшій або меньшій мірі були юнацьким захопленєм і що вона повинна, як і другі галузі науки, поставити собі певну ціль, щоби взагалі досягти якої будь ціли. І з того часу вона постепенно почала змінятись на новий лад поки, нарешті, не перетворилась в критику пізнаня.

Створений розум або орган духа, міцно вложений природою в мозок людини, ніколи не данав їй спокою, як нерозгадана таємниця. Побуджуючою причиною до дослідженя теї таємниці явилась свідомість, що всі річи, всі явища природи видаються таємничими доти, поки вони не досліджені. Чим більше чоловік знакомиться з ними, тим більше вони гублять свій таємничий характер. Створений розум не становить собою виключеня. Коли фільозофія занялась тим, — занялась сьвідомо і зрозуміло, — таємничий незнакомець перетворився в знакомого і прибрав пілковито иньший вигляд.

Як фетішисти обоготворяли найпростійші предмети, каміння і дерево, так й "створений розум" обоготворювався і наряджувався в таємничість спочатку релігією, відтак фільозофією.

Те, що релігія називала вірою і надприродним світом, то фільозофія називала метафізикою Однак ми неможемо непризнати, що в останньої був добрий намір створити з свого предмета науку, що їй, в решті вдалося. Як би під її даш-

ком з метафізичної мудрости розвинулась скромна спеціяльна наука теорії пізнаня.

Але ми зовсім не бажаємо приписувать занадто богато значіня фільозофам. Світло науки освітило створений розум не тільки завдяки старань фільозофів, і природознавці також, що найменьше безпосередно, в значній мірі допомагали цьому. Просьвічуючи уми відносно других предметів, природознавство підготовлювало іх і творило можливість внесеня світла і в теорію пізнаня. Для того, щоби фільозофія могла продертись у нутрішну сущність створеного розуму, природознавство повинно було спершу на досліді доказати їй, що думаючий апарат людини дійсно посідає здібність, в якій сумнівались, освітляли внутрішну сущність природи.

Фізики скромно признаються, що істнує чимало невідомих світів. Одначе не оден з них переконається що, що й невідоме не так вже цілковито невідоме і таємниче. Навіть найбільше невідомі і найтаємничійші річи належать до тої-ж категорії, що й всі відомі предмети і области, а іменно входять в загальну звязь природи.

Через ідею всесвіта, ідею що фактично істнує в людській голові, людина знає а priori, неначе-б по вродженому знаню, що всі річи і небесні тіла знаходяться у всесвіті і що в них загальна, універсальна природа. Створений розум не становить виключеня з того наукового закону.

Попередний релігійний світ уявлювань перешкаджає пізнаню, що природа не тільки номінально, над котрою, в котрій і довкола якої не істнує нічого, навіть нествореного розуму.

Віра в нестворений чудернацький розум, кот-

гий признає релігія, перешкаджає свідомости, що людський розум був створений і зроджений самою природою і являється таким робом її рідною дитиною, відносно якого вона не виягляє особливої недоступности. Та все-ж таки природа недоступна; вона ніколи не відкривається відразу і повністю. Вона не може віддатись вповні, бо її дари невичерпані.

І все таки створений розум, та дитина природи, являється смолоскипом, освічуючим природу не тільки зовні, але й внутрі. Внутрішне і зовнішне в порівнаню з фізично безконечним і невичерпаним єдиним єством природи — рутинні понятя.

I "створений розум" є також рутинне понятє, коли він повинен служити вказівкою на створений великий, чудернацький, метафізичний розум, що перебуває між об'єктами.

"Великий розум" релігії є причиною пониженя людського розуму, в чім є винній поєт, котрій відмовляє послідньому в здатности продертись у "внутрішню сущність природи". Вкупі з тим однак нестворений чудернацький розум лишень фантастичний сліпачок з створеного реального розуму. Теорія пізнаня в найбільше розвиненім станії може вповнії це доказати.

Вона показує нам, що створений розум всї свої уяви, думки і понятя побирає з моністичного світа, що називається в природо-знавстві "світом фізичним". "Створений розум" — рідна дитина сього світа. Добра мати-природа пеледала йому в спадчину дещо з своєї невичерпаности.

Він так само неограничений і невичерпаний в набутю з пізнань, як неограничена тоговість при

роди відкрить свої таємниці. Тільки безмежне богацтво матері-природи є загародою для її дитини; воно неможе вичерпати невичерпаного.

Створений розум продирається за помічу свові науки в найглибші глибоні природи, але далі сягнути він неможе не через ге, що він ограничений, а через те, що його мати — безмежна природа, безконечність в природі, поза якою немає нічого.

Дивна мати дала в спадщину своїй рідній дитині свідомість. Створений розум родиться у світ з здатністю змисляти, що він — дитина своєї доброї матери-природи, котра наділила його вмінням накидати прегарні з'ображеня всїх других дітий своєї матери, всїх своїх братів і сестер.

Так, "створений розум" мас прикмету виображати, уявляти або має здатінсть розріжняти понятя про повітрє, воду, землю і т. д. а також має свіодмість як створені ним з'браженя гарлі і справедливі.

Він, правда, прийшов шляхом досліду до заключеня, що діти природи змінливі, і, примір, зауважає, що вода складається з найріжнійших вод, в котрих ні одна кропля не подібна абсолютно до другої, але від матери він одідичив здатність шляхом досвіду і а ргіогі знати, що вода неможе змінити своєї основної водяної природи, не переставши бути водою; тому він може, так би мовити, предгадувати, що як-би річи не змінялись, їх загальна природа, їх загальна сущність неможе змінитися.

Створений розум, як дитя природи, має вроджену особливість знати, що розум — розумний, природа природня, вода рідка і нестворений розум чудернацький.

Сказане може показатись недокладними заневнюванями. Але так як в голові кождого читача знаходиться доказ того факту, то це увільняє мене від праці приводити другі докази. Коли ми звернемось до свого розсудку, то він може чам приповісти, що як на місяцю є розум, то той розум може бути дещо більший або меньший від розуму Петра або Павла, але що він, не дивлячись на всі можливі зміни, повинен по своїй величині і силі лишитись в певних межах розуму.

Зібрані впродовж столїть фільозофською наукою знаня про "створений розум" завершуються вченєм, що той розум є сила природи, як сила тяги, тепло, світло, елєктрика і т. д., і що він, крім своєї загальної природи, має ще як і другі сили, свою спеціяльну природу, яка стансвить його особливу відріжнюючу признаку.

Коли ми спеціяльну природу "створеного розуму" дослідимо близче, то знайдемо, що йому вроджена, коли хочете, "чудодійна" особливість знати просто без дальших балачок, упевнено, без всяких сумнівів, що дві гори не бувають без долини, що частина є меньша від цілого, коло не є чотирикутник, а ведміді не слоні. Та дивна особливість створеного духа заслуговує на увагу, тому що з того далі слідує певне знанє, що припущенє про якийсь то другий розум, помимо відомого нам людського розуму, припущеня про розум, що є вищим від цілої кляси відомих нам розумів — несуразні припущеня, цілквита дурниця.

Мати-природа наділила створений розум даром, що розвинувся опісля шляхом досліду, роспреділити, розріжнити і найменовувати другі творення природи. Так, він розріжняє бук від дуба, медвідів від слонів, він класіфікує світ і переконаний, що така класіфікація правомірна, правдива, ясна і розумна. Те, що вона підпадає розвиткови і, консеквентно, уміркованій змінливости, переміні в певній мірі, не змінює факту і не противорічить тому, що загально означена клясифікація, встановлене людським розумом роспреділенє, незмінна і постійна. З вище сказаного виходить, що те що в Берліні називається Brot, в Парижу може називатись раіп, що отже, хліб змінює свою назву, але завжди і скрізь лишається хлібом. Йому можна надати ріжні вигляди і форми, ріжний колір, його можна пекти з ріжних роліз муки, але ті форми не можуть зміняти його сути. Дуби можуть бути ріжних родів, але вони не можуть вийти з по за меж свого роду. Так само й ведміді: бувають великі і малі, сірі і чорні, але не буває таких, котрі би вийшли з по за меж свого роду, — таких котрі не належали би до ведмежої породи.

Це знанє ми набуваємо за помічу об'єктивното досліджуваня "створеного розуму".

Ми покликуємось на ті факти, щоби показати, що ми в тім питанню відносно розуму тримаємось того-ж самого певного погляду, що й відносно хліба, дубів і ведмідів. На других планегах, можливо, істнує чимало ріжних розумів, котрих ми не знаємо, але загалом, по свойому роді, вони не можуть відзначати ся иньшими особливостями, ніж відомі нам тут на землі "творені розуми", инакше вони тратять не тільки свою назну, але й не підходять під саме понятє "розум".

Неземський розум — це понятє фантастичне В такій самій мірі фантастичне припущенє про природу людей, що міркують про те, що природа закриває перед "створеним розумом" свою внутрішню істотність. Природа це — безконечність Хто це розуміє, розуміє також, що, говорючи про природу, неможна говорити ні про початок, ні про кінець, ні про верх, ні про низ, ні про зовнішне ні про внутрішне.

Всї ці означеня не примінимі до природи взагалі, котра абсолютна, а відносяться лишень до части, до її витворів, творів поєдинчих річей.

Руками ми охоплюємо тілься в мацальне, очима — видиме і т. д., але повятєм ми охоплюємо всю природу в її загальности.

Однак це не повинно служити приводом до того, щоби ми переоцінювали нашу здатність розуміння і дивились на чувства з гори де долу, як на щось ограничене. Людський мозок з присущою йому здатністю розуміня без помочи пяти чувств був би настільки-ж нездатен зробить іке небудь поняте, як без помочи інтелекта очи нездатні бачити, вуха — чути, руки — намацувати. Ціле знаходиться в такій самій залежности від окремих частин, як окремі частини від природи в цілім. Як ми хочемо виробити собі точне понятє про природу і її створений розум, то ми насамперед повинні вщипити нашому розумови свідомість, що він неповинен уважати себе вищим піж своя мати, як це було тоді, коли він творив байку про надприродний розум поза межами природи. Ми тільки тоді дістанемо відповідне понятє про людський розум, не прибільшуюче і не зменьшуюче значінє теї части природи понятя про неї,

коли ми вповні ясно і певно засвоїмо собі свідомість універсальности природи. Тоді ми побачимо, що таємничий характер, що приписується природі, — звичайнісінька собі фантазія; ми зобачимо і довідаємось, як відкрита в усіх своїх явищах універсальна природа. Наш розум — її власний витвір. Він одержав від неї в спадщину подарунок і призванє зрозуміти її і всі її явища. "Всї її явища", кажу, і кажу це в загально принятім розуміню того слова, незабуваючи про те, що природа невичерпана в творенні своїх явищ і що "створений розум", будучи лиш частиною природи, може бути тільки обмеженим творенєм природи, не дивлячись на те, що він в своїм розумінню — універсальний. Хібаж в нас немає чувства намацальности, котре приймає все чамацальне? Можливо істнує звірюка, кігті якої ще більше відчуваючі, ніж нерви людської шкіри. Та чи являєть ся це приводом, аби нарікати на ограниченість нащого чувства намацальности і на скупість природи? Ми, чого доброго, моглиб відповісти на це потакуючо, як би природа ненаділила нас розумом, завдяки якому ми набули знаряди, що дають нам можливість приймати тонкости, яко недоступні й найчутливіщим кігтям.

Словом, той, хто застановляєть ся над результатами природознавства, неможе обвинувачувати природу в таємничій скритости, а хто при тім бере під увагу результати фільософії, не може непризнати, що людський розум покликаний розвязувать всї можливі до розвязаня загадки. Тож що неможливе до розвязаня, не має сенсу,

ні розуму і, консеквентно, неповинно бути обєктом нашої уваги і досліджуваня.

Що ми сказали? Те що неможливе до розвязаня не має ні сенсу, ні розуму?! Хібаж можна припустити істнованє розуму ще в чімсь другім, крім людської голови? Хібаж не в одних тільки нас, людий, є дух, ум, розум, понятє, здатність пізнаваня? Так як тут мова йде спеціяльно про той предмет, то це питаннє цілком на місці. Як здібність баченя звязана тісно з світлом і коліром або субєктивна здібність намацальности — з обєктивною працею мацаня, так створений розум тісно звязаний з загадкою природи.

Без доступних розуміню річей у зовнішнім світі не може в глубині мозку працювати розум. Упущенє з під уваги того лучника річей становить похибку для тих решти теоритиків пізнаня, котрі мають на стільки неясне понятє про розум і природу, що шукають спасеня потім боці хмар.

Занадто мале зменшуванє розуму, котрому відмовляють в спроможности освітити глибоні природи, а також та непомірна тайна, котрою окружують природу, глибини якої буцім то незбагнені, — все це випливає з способу думаня, який вільно панував тисячі літ над людиною, поки, нарешті, стараня фільософії не привели до того, що тепер, навпаки, людина панує над своїм способом думання, що найменьше настільки, що вона вміє розвязувать загадані їй загадки більше справедливо і штучно.

Фільософія винайшла штуку думання; цілком зрозуміла причина того, що вона при тім так довго занималась найдосконалійшим єством, понятєм про Бога, спінозівською субстанцією, кантівською "річею в собі" і гегелевським "абсолютизмом", полягає в тому факті, що тверезе понятє про всесвіт, як про одно ціле, що немає нічого ні над собою, ні під собою, ні поза собою, являєть ся першою потребою штучного, послідовного способу думання, котре відкриває людині, що вона сама і всі можливі і не можливі обєкти — все належить до єдиного, вічного і безконечного союза, котрий ми й називаємо космосом, природою і всесвітом.

Ми припускаємо, що доказали тим, що не може бути розуму вище людського. Мій і твій розум ограничені розуми, так як вони являють ся лишень частинами або трісками загального людського розуму. Людські уми знаходять ся у взаїмній сполуці, оден доповнює другий, оден вчить ся у другого і та взаїмна сполука родить поступовий, родовий розум, який все розвиваєть ся. "На дереві людства, квітка тулить ся до квітки.". Якого ще зросту досягне те дерево, ми не знаємо, але що воно не досягне неба, це ми знаємо а ргіогі, певно, як незбитий факт.

Так що, з одного боку ми твердимо, що ми не знаємо, що являєть ся можливим для природи; в решті решт вона може створити більше чудні річи, ніж може собі уявити найсміліща фантазія. І всеж таки, з другого боку, ми твердимо, шо ми напевно знаємо те, що неможливе.

Як пояснити це суперечне знанє про можливе і неможливе?

Дуже просто: наше безсумнівне знанє, що не може істнувати чудернацький, нестворений

розум основуєть ся на критиці розуму, зоветь ся також теорією пізнаня. Та галузь знаня вибрала своїм спеціяльним обєктом досліджуваня пізнаваний емиричним шляхом розум; шляхом досліду вона прийшла до заключеня, що розумови присуща тверда упевненість в універсальности природи і що йому природжена, що найменьше в виді нахилу, упевненість в єдности, безконечности і непомірности. Вже піп був переконаний, що його божеська всемогучість не може робить элих вчинків, нічого элого. Чому би ми не повинні бути переконані в тім, що всемогутність природи, творець людського розуму, неможе створить нічого нерозумного або безглуздого? Правда, в природі істнує чимало нерозумного, т. є. порівнано або побічного безглуздя; але ми неможемо собі уявити того непомітного безглуздя, що виродилось в toto genere, toto caelo; того не дозволяє нашій думці природа; вона завіщала нашому розумови переконанє, що вона неможе бути нерозумною і безглуздою.

Всемогуча природа створила розум і наділила його свідомістю, що її всемогутність — розумна сила, котра неможе бути на стільки безглуздою, щоби творити ум або тварюки ще більше могучі ніж всемогуча природа, це - закон природної льогіки і льогічної природи, що всяка річ повинна лишатись в своїм роді, що роди і відміни, можуть змінятись, але не на стільки, щоби вийти поза межи загального роду, поза границі природи. Через те неможе істнувати такого розуму, котрий так глибоко сягнувби в глибонь природи, щоби так би мовити, зложити ії і сховати до кишені. Чи дивна та упевненість, котрою нас наділила природа? Хібаж це не пояснимо що мислячий твір природи одідичив у своєї матери переконанє, що всемогучість природи є розумна всемогучість? Хібаж не булоб далеко більше не обяснимо, як би дитина могла думати про свою матір, що вона всемогуча в не розумнім значіню того слова?

Безсумніву! Природа дивовижна під всіма зглядами, чи то ми будемо розглядати її поверховно або чи сягнемо своїм розумом в її глибонь. Але всеж таки чудесність природи обяснима.

Богато більше дивні люди, що мріють про дивний, вищий безмірний інтелєкт, котрий має опоганити безконечно чудесну природу.

## АБСОЛЮТНА ПРАВДА І ЇЇ ЯВИЩА В ПРИ-РОДІ.

Чи то був Гіоте а чи Гайне? — вислов одното з них лишив ся в мене в памяти: "тільки 
старці — скромні". Я відмовляюсь тому від всякої старцівської скромности, так як я думаю, 
що встані зробить свою невеличку вкладку в 
велике діло науки. Ту надію укріпила в мені 
майова книжка 1886 р. "Neue Zeit", в котрій 
відомий з своїх заслуг Фридрих Енгельс в статі 
про Людвика Фейєрбаха похвально говорить 
про мою працю. В таких випадках справа так 
тісно вяжеть ся з особою, що занадто велика 
скромність може тільки пошкодити успіху справи

Те, про що я хочу балакати тут, я вже висказав в одній статі, що появилась сімнадцять років тому взад, але висказав на стільки невистарчаючо, що знова вертаюсь до свого предмету, беручи на увагу, що за той час він сильно розроблений. Вже в передмові до "Феномельогії духа" Гегель влучно виповідає слідуюче: "Про правду загального світа, неограничене, досконале, те, що має зміст і побутовість, найлегше судити; тяжче — зрозуміти це; а найтяжче — що лучить те і друге — це створити його зображеня".

Беручи на увагу ті слова, я відмовив ся від надії дати вдоволяюче зображенє теперішнього великого питання і пробую тут коротко і ясно виложити лишень квінтесенцію близької мому серцю справи, що відноситься до людського розуму. Нехай послужить мені поставлена мною таким робом задача вибаченєм, коли я для ясности теми в кількох словах оповім про те, як я дійшов до неї.

1848 рік з його реакціонерами, констітуціоналістами, демократами і соціялістами викликав в моїй в той час юнацькій душі непереможну потребу стати на таку точку погляду, для котрої пестрашні сумніви і критика, прийти до рішучого рішеня відносно того, що дійсно і безсумнівно являєть ся правдивим, гарним і справедливим з всього, що говорилось і писалось за і проти.

Так як в мене були грунтовні сумніви відносно Бога і неба, а церкві я цілковито не довіряв, то мені було незвичайно тяжко вийти на дійсний шлях. Під час тих шукань я познайомив ся з Людвиком Фейєрбахом, щире студійованє котрого чимало попхнуло мене вперед. Ще біль-

ще роспалив мою жагу знаня "Маніфест Комуністичної Партії", попавший в мої руки через газети, з приводу кельнського процесу Комуністів. Нарешті, з усього фільозофського смітя, перечитаного мною за час мого побуту на селі, я найбільше зобовязаний своїм розвитком вийшовщому в 1859 році творови К. Маркса — "До Критики політичної економії". Там в передмові сказано, що той спосіб — так приближно висловлена та думка, — котрим чоловік добуває свій хліб, та степень культурного розвою, при котрій фізично трудить ся повне поколінє, обусловлює собою степень його умового розвитку або спосіб, як воно думає і повинно думати про правду, добро і справедливість, про Бога, свободу і безсмертє, про фільософію, політику і юриспруденцію.

При всім, що я в своїм життю читав і студійовав, я руководив ся бажанєм добитись розвязаня питання, що займало мій ум і серце. Яким чином досягти певного, безсумнівного пізнаня, т. є. найти маштаб для міркування про те, що правдиве і справедливе? Наведена вище думка виводить нас на правдивий шлях, де ми довідаємо ся як взагалі стоїть справа з людським пізнанєм і з абсолютною і неабсолютною правдою.

Все, займавше мене, про що я тут оповів, пережило також в протягу століть людство.

Як би я був тим чоловіком, що вперше звернув ся з тими питаннями і зі своїм стремлінєм до абсолютної правди в непевну далечінь, то я був би і тим божевільним, котрий до кінця світа чекатиме на відповідь.

Коли я не став таким божевільним і дістав вдоволяючу відповідь, то тим я обовязаний історичному ходови річей, завдяки котрому мені прийшлося предложити ті питання в такий час, коли вже ними впродовж цїлого ряду попередних похолінь занимались найкращі уми і могли дати на ті питання такі поясненя, які я, як сказано передше, дістав при читаню Фейєрбаха і Маркса.

Я хочу цим сказати, що те, що дали мені ті письменники, не було тільки твором тих індівідів, а загальним результатом культурного руху, котрий є старший, ніж навіть той час, про який знає історія.

На перший погляд здаєть ся, що між попередниками, між тими, хто, починаючи від грека Фалеса і кінчаючи прусаком Юргеном Бона Мейєром в Бонні, стреміли до абсолютної правди і шукали її, було мало згоди. Але хто буде уважнійший, той повинен зауважити червону нитку, котра, передаючись з роду в рід, стає все ясніщою і більше помітною. Тільки брак чутливости до значіня історичности, спонукує ще й нині многих дослідників шукати в глибині свого мозку фільософське відкритє, котре вони при більшім розуміню історії найшлиби в продуктах, створених впродовж тисячелїть постепенною ходою науки.

Але до річи! На питанє, що є правда, абсолютна правда, Пілат здвигає раменами, як ніби бажаючи сказати: це для мене занадто високе, піди і спитай первосвященника Каіафу. А той каже теж саме, що кажуть ще й тепер священники: Бог є правда; вона неземська, надприродна.

Немає потреби заниматись опрокидуванєм теі відповіди тепер, в кінці девятнацятого столітя. Але серед стовпів науки і зараз ще істнує чимало Пілатів, котрі дуже перешкаджають внесеню в те питаннє розумного світла.

Для подрібніщого пізнаня природи абсолютної правди належить передусім виступити проти поширеного забобону, що та правда є духовної природи. Ні, абсолютну правду можна бачити, чути, нюхати, мацати і, розуміється, також й пізнавати; але вона не все ростоплюється в пізнаню; вона не оден лиш дух. Її природа не тілесна або духовна, не тільки те і друге, а всеобіймаюча: як тілесна, так й духовна. Абсолютна правда не особлива природа, а противно, спільна всьому природа. Або, кажучи просто і без загадок, загальна звичайна природа і абсолютна правда тотожні. Немає двох природ, тілесної і духовної, є тільки одна природа, що обіймає все тілесне і духовне.

Всесвіт тотожний з природою, з світом і з абсолютною правдою. Природознавство ділить природу на части, области, дісципліни; але воно знає або догадуєть ся, що се діленє лишень формальне, що природа або всесвіт, не дивлячись на всі діленя, лишається неподільною, що вона, не дивлячись на всю ріжницю і ріжноманітність всеж є одною неподільною, універсальною, загальною природою, світом або правдою.

Істнує тільки одно буття, а всі форми — тільки роди, зміни або відносні правди, теї одної правди, котра абсолютна, вічна і безконечна завжди і скрізь. Людське пізнанє, як і всяке

иньше, — обмежена частина необмеженого, форма, відміна буття або загальної правди.

Так як природу правди досі уважали духовною, а правду — як ніби чимсь що криєть ся в пізнаню, то досліджуванє людського пізнаня належить до нашої теми, до питання про абсолютну і відносну правду і їхні прояви.

Духовий світ людини, значить все, що ми знаємо, мислимо і в що віримо, становить абсолютне, правдиве в вищім розуміню того слова буття, котрого полягає в безуслівній взаїмній звязі його частин, в лучности іх в однім загальнім його істнуванню. Але загальний світ однак має через свої частини, форми, відміни або явища безконечно богато істнувань, котрі всї поєдинчо і вкупі також правди, але по відношеню до цілого є вони відносними правдами.

Людське пізнанє, така сама відносна правда, являєть ся посередником між нами і другими явищами або відносними правдами абсолютного буття. Однак силу пізнаня, пізнаючий субєкт, необхідно відріжняти від обєкта; але те відріжненє повинно бути ограниченим відносним, так як субєкт і обєкт не тільки відмінні, але й подібні в тім, що вони — частини або явища загального єства, званого всесвітом. Ми робимо ріжницю між природою і її частинами, відділами або явищами, хоча вони зливають ся разом, невідділені від спільного єства, проявляють ся і тонуть в ньому. Як немає природи без її явищ, так немає явищ без абсолютної, сполучаючої в собі все природи.

Наше пізнанє занимаєть ся поділом, аналізом, щоби створить собі картину того що ді-

єть ся. Свідомо скерованому пізнаню повинно бути відомо, що ті річи, котрі ми віддїляємо, відржняємо одна від одної в умі, в дійсности зливають ся одна з одною і з нею.

Те, що ми пізнаємо — це правди, відносні правди або явища природи. Сама природа, абсолютна правда, не піддаєть ся пізнаню безпосередно, а лишень за посередництвом її явищ. Звідкиж ми знаємо, що за явищами криєть ся абсолютна правда, загальна природа? Чи не містика оце знов? Розумієть ся. Так як людське пізнанє — щось абсолютне, а лиш художник, що робить портрети з правди, — справедливі, передаючі подобизну портрети, то зрозуміло, що портрет не вичерпує предмету і художник лишаєть ся позаду своєго моделю.

Ніколи не було сказано більше глупо про правду і пізнанє, як те, що звичайна льогіка виповідає про них в протягу тисячеліть. Правда є сполученєм нашого пізнаня з його предметом.

Яким робом може предмет "годитись" з своїм модельом? Приближно, так. Який портрет приближно не годить ся з своїм предметом! Більше або меньше чейже подібний всякий портрет. Але портрет цілковито подібний і цілковито відповідний — пуста думка!

Так що, ми можемо пізнавати природу і її частини лишень відносно, так як кожда частина, хоча і становить собою відносну форму природи, але одночасно таїть в собі і природу абсолютного, котра не вичерпується пізнанєм, є вся природа в її цілости сама в собі.

Але звідки ми знаємо, що за явищами природи за відносними правдами криєть ся універ-

сальна, безгранична, абсолютна природа, котра не відкриває вповні своїх таємниць людині? Наш слух, наш позір і т. п. ограничені, ограничене також наше пізнанє, і ми однак знаємо, що всі ті річи — ограничені части неограниченого.

Звідки те знанє?

Воно нам природне; воно дане нам разом зі свідомістю. Свідомість людини —то признанє своєї особи частиною людського роду, людства, всесвіта. Знати — значить творити портрети з свідомістю, що це — портрети річей, котрі всі — портрети і річи — мають одну спільну матір, од якої вони вийшли і в лоно якої повернуть. Те матірне лоно — абсолютна правда, воно вповні правдиве і всеж містичне, т. є воно являєть ся невичерпаним жерелом пізнаня, і консеквентно, пізнанє не є встані вичерпати його

Пізнанє в світі і про світ, як би воно небуло справедливе і вірне, всеж тільки пізнана правда, а тому й ограничена правда, форма або частина правди. Коли я кажу, що свідомість безконечної, абсолютної правди нам природжена, що вона одна єдине знанє а priori, то чейже і досвід потверджує істнованє теї вродженої свідомости. Ми довідуємось, що всякий початок і відносний конець, в основі яких лежить абсолютне, невичернуванє ніяким дослідом.

Ми довідуємо ся що всякий дослід — частина того, що, кажучи словами Канта, виходить за межи всякого досліду.

Містик скаже: отже істнує щось, що виходить поза межи фізичного дослідженя.

Ми відповімо одночасно і гак, і ні. В змислі попередніх метафізиків, признаючих безмірність,

нічого подібного не істнує. В змислі змисляючого свою сущність пізнаня всяка частина чи то буде пісчинка, камінь чи дерево, невичерпуєть ся пізнанєм т. є. кожда частина являється невичерпаним матеріялом для людського пізнаня і, консеквентно, чимсь таким, що виходить за межи досліду.

Коли я кажу, що свідомість безпочатковости і безконечности фізичного світа нам природжена, а не набута дослідом, що та свідомість істнує а ргіогі і попереджає всякий дослід, то я повинен до того додати, що вона спершу істнувала лишень в виді зародка і тільки за посередництвом досліду в боротьбі за істнуваннє і за посередництвом підбору досягла тої степени розвитку, на якій знаходить ся тепер.

Під тим зглядом пізнанє світа в загальности, як абсолютної правди, являєть ся також дослідною наукою, що істнувала як і всяке иньше знанє, як й всякі иньші річи, в виді зародків а ргіогі і що походить з безконечности. З того виходить, що людський розум, який пізнав відношенє загальної правди до її явищ в природі, не стане більше в занадто великій мірі відділяти дослідне знанє від вродженої здатности до знаня, пізнаваня і т. д.

Ця містика не носить того тумануватого, хоробливого характеру, як та, котра вчить, що сила людського знаня занадто мала, щоби пізнати абсолютну правду. Людський розум занадто нікчемний, щоби своїм пізнанєм вловні вичерпати світ в його абсолютній складности або частину того світа. Але так як подібна невичерпаність або безконечність прикмета, при-

суща всїм річам безвиключно, а також й нашій спосібности пізнаваня, то перебільшувати значінє теї невичерпаности, як це робилось досі, значить морочити людий.

Нездорова містика ненауково відділює абсолютну правду від відносної. Вона з видимої річи і "річи в собі" т. є. з явища із правди, робить дві категорії, котрі toto caelo ріжні і ні в якій спільній категорії не містять ся разом.

Ця туманувата правда перетворює наше пізнанє і нашу спосібність пізнаваня в "сурогати", завдяки яким ми буцім то передчуваємо, що в трансцендентальнім небі істнує дійсний чоолвік, надлюдський чудодійний розум.

Скромність завжди лицює людині. Але слова про неспосібність людини пізнати правду мають подвійний змисл — достойний людини і недостойний її.

Все, що ми пізнаємо, всї наукові виводи, всї явища, — частина дійсної, абсолютної правди.

Хоча вона невичерпана і пізнанє або портрет неможуть в досконалости передати її зображеня, але ті її зображеня, котрі потрапила створити наука, в людськім, відноснім значіню того слова — чудові. І ті думки, котрі я викладаю тут, мають точний, зрозумілий змисл і одночасно немають його, коли хто захоче ложно зрозуміти або зневічити їх. Коли допустити, що правда неможлива до цїлковитого пізнаня, то вона не так вже віддалена від нашого пізнаня, як твердять кепські містики, котрих невдоволяє людський ум, через те що голови їхнї заняти надлюдським розумом.

Наукове пізнанє не повинно стреміти до абсолютної правди, так як абсолютна правда **представлена** як чуттєвим так й духовим чином. Ми бажаємо пізнати явища, особливости теї представленої в усїм правди.

Вона в окремих своїх областях охоче піддається нашому досліджуваню.

Наше пізнанє повинно тільки турбуватись про вірне, наукове зображенє її. При тім мова йде лишень про відносну вірність або відносну досконалість. Більшого людський розум не повинен бажати. Але це не покора, рекомендована монахами. Ми вповні можемо пізнавати правду, вона охоче роскривається перед нами. Але цілком природно, що при тім ми неможемо вискочить з шкіри. Можливо, природно також, що істнують трансцендентальні мрійники фільозофи або релітійні мрійники, що носяться з подібним підприємством. Їхнє стремлінє до иньшої абсолютної првади, мрія, побіджена історією людського пізнаня; а скромне стремлінє, що вдоволяється пізнанем відносних правд, називається розумним образованем.

Спіноза каже: істнує тільки одна субстанція, вона універсальна, безконечна або абсолютна; всї-ж другі конечні так звані субстанції походять з неї, виходять з неї і в ню входять; їхнє істнованє тільки відносне, переходяче, случайне, випадкове. Всї кінцеві річи Спіноза цілком справедливо уважає тільки формами безконечної субстанції; і найновіще природознавство також вповні встановило, доказало вічність матерії і енергії, встановило положенє, що всї кінцеві річи-форми безконечної субстанції. Тільки в однім, але

дуже важнім пункті послідуюча фільозофія повиннна була поправити Спінозу.

Після Спінози в безконечної абсолютної субстанції дві прикмети: вона безконечно розтягнена і безконечно мислить. Мисленє і розтягненє— дві прикмети, приписувані Спінозою абсолютній субстанції. Це — промах; як раз в користь абсолютного думання нїчого неможна сказати. Мало сказано й абсолютним розтягненєм. Світ або абсолют, або природа, або всесвіт, або назвіть як хочете ту річ річей, це єдине і безконечне розтягнене до безконечности в просторі і в часї; але кожда містина простору і кожда частинка часу, як й всяка друга річ, що знаходиться в світі, являється індівідуальною, змінливою, переходячою, ограниченою річею, і думаннє не становить виключеня відносно ограничености і конечности.

Наша сучасна наука, що торкається думки і думання, далеко попереджає спінозівське вченє ясністю і певністю. Нам тепер відомо, що думаннє або свідомість не таємниче щадниче місце правди, але, навпаки, згідно своїй дійсній природі немає другої природи, крім природної, учасниками якої є всі річи і котра так само проста, як і таємнича, і хоча становить собою обєкт для дослідженя, але не претендує на більшу безконечність ніж всяка иньша матерія чи сила.

Те, що Спіноза називає безконечною субстанцією і що ми називаємо всесвітом або абсолютною правдою, в такій самій степени тотожне з кінцевими явищами, з відносними правдами, як ліс тотожний з своїми деревами або взагалі порода з своїми відмінами.

Просторінь між відносним і абсолютним не так вже занадто велика, як малювало людині некультивоване чувство безконечности, зване релігією. Дослідженє, що охрестило себе спекулятивною фільозофією, було у власти рілігій і повстало з незнаня, завдяки якому люди не розуміли відносин людського розуму до абсолютної прав ди, як частини до цілого. Дослідженє, що стреміло створити ясне зображенє пізнаючого розуму, не тільки початково, але й до наших останніх клясич них фільозофів включно, путалось в сїтях пересад ности; воно не розуміє, що все відносне, а рівнож мислюча сила пізнаня людського, точнісінько так само полягає в абсолютнім, як — повторюю порівнаня — дерева в лісі; воно не розуміє квінтесенції всякої льотіки, а саме, що всї окремі форми знаходяться безвиключно в однім роді, а всі роди — в загальнім роді, у всесвіті, котрий і являється абсолютною правдою.

Фільозофія, як й релігія, перебувала в вірі в безмірну, абсолютну правду.

Розвязанє задачі полягає в пізнаню, що абсолютна правда не що инше, як зєднана правда шо її пристановище не розум, що в усякому разі там вона не більше вдома, нїж в усякому другому місці, а що її пристановище — об'єкт розуму, котрий ми означуємо загальним іменем "всесвіт".

Безмірна абсолютна правда, котру релітія і фільозофія означували іменем Бога, була сшуканством людського розуму, котрий сам себе ощукував тею фантастичною картиною.

Фільозоф Кант, який займався критикою нашої умової сили, прийшов до заключеня, що чоловік неможе пізнати безграничну, абсолютну правду. Ми до того додаємо: чоловік не встані також пізнати і звичайні буденні об'єкти в безмірній степени. Але як він покористовується своєю спосібністю умірковано, коли він примінює її відносно, як слід поводитись при всіх услівях, то перед ним все відкрите і немає нічого скритого, і він може пізнати і збагнути загальну правду

Як наше око, хоча би за помічу шкла, може бачити все, то все-ж таки не все — так як воно неможе бачити ні звуків, ні пахощів і взагалі нічого невидимого. — так і наша пізнаюча сила може пізнати все і одночасно не все. Того що неможна пізнати, вона не пізнає. Але подібне бажанє було би вже пересадним або стремліньм до пересадного. Коли ми пізнаємо, що абсолютна правда, котру релітія і фільозофія шукали в безмірнім або трансцендентальнім світі, в дійсности істнує в виді матеріяльного всесвіта, а людський розум являється тільки матеріяльною, реальною або дійсною і ділаючою частиною загальної правди, — частиною, призначінє котрої полягає в тому, щоби творити правдиві зображеня других частин загальної правди, то тим проблема ограниченого і неограниченого цілковито розвязується.

Між абсолютним і відносним немає пересадної ріжниці, вони знаходяться у взаїмній сполуці, скількости ограничене складається з безконечної скільности ограниченостей і в усякім ограниченім явищі виявляється природа безконечного.

\* \* \*

Як і яким робом виложене тут знаходиться в звязі з цитованою спочатку фразою Маркса і

правдою, добром і справедливістю в політичнім і соціяльнім життю, в тім я поки що маю поручити розібратись самим читачам, так як подрібнійше поясненє заняло би тут дуже богато місця.

Можливо, мені трапиться нагода вернутись до цього иньшим разом.

## III.

## матеріялізм проти матеріялізма.

"Признанє цілковитої нестійности попереднього німецького ідеалізма неминуче привело до матеріялізма, але, треба зауважити, не до чисто метафізичного матеріялізма 18 столітя, каже Фридрих Енгельс.

Але той новіщий матеріялізм, повстанє котрого приписується цілковитій постійности німецького ідеалізму і одним з головних основоположників котрого є сам Ф. Енгельс, тепер кепсько розуміється, хоча він й становить теоритичну основу німецької соціял-демократії. Ми займемося тому подрібніщим обговоренєм того матеріялізма. Цей спеціяльно німецький або, коли хочете, соціял-демократичний матеріялізм можна схарактеризувати найкраще, коли йому противопоставити "метафізичний", виключно механічний матеріялізм 18 столітя"; і коли відтак, далі, порівнаємо його з німецьким ідеалізмом, завдяки нестійности якого він повстав, то вповні ясно виявиться характер теї основи соціял-демократії, котра, завдяки своїй назві "матеріялізм" підпадає ложним поясненям.

Передусім питаннє: для чого Енгельс називає матеріялізм 18 столітя "метафізичним"? Метафізики — це люди, що не вдоволялись фізичним або природним світом, а безперестанно заняті думкою про надприродний, метафізичний світ.

В передмові до своєї "Критики чистого розуму" Кант висловлює проблєму метафізики трема словами: Бог, свобода і безсмертє. Всїм відомо, що Бог уважався духом, надприродним духом, що створив природний, фізичний, матеріяльний світ. Знамениті матеріялісти 18 століття не були поклонниками теї біблійної історії. Проблєма, що торкається питання про Бога, свободи і безсмертности, що скільки вона відноситься до надприрод ного світа, була цілковито чужа тим атеїстам; вони були заняті фізичним світом і під тим зглядом не були метафізиками.

Виходить, що Ентельс вживає свій вираз в иньшім розуміню.

З початковим великим розумом поза хмарами французькі і англійські матеріялісти минувшого століття, можна сказати, покінчили, але вони не могли обійти мовчанкою другорядний людський розум. Протилежне розуміннє того розуму, його природи, походженя і прикмет відділює матеріялістів від ідеалістів. Послідні задивляються на людський розум і його ідеі як на створенє надприроднього метафізичного луха. Але не вдоволялись одною тільки вірою в те далеке походженє, а, противно, серіозно стреміли ще з часів Сократа і Платона науково обоснувати, доказати і пояснити свою віру, точнісінько так само, як доказують і пояснюють матеріяль ні річи видимого світа.

Цим шляхом ідеалісти перевели науку про прикмети людського розуму із пересадного метафізичного царства в реальний, фізичний, матеріяльний світ, що показується світом діялєктичного характеру, де дух і матерія хоча і не рівні, але одночасно і тотожні, т. є. рідні покрови брат і сестра, походячі від одної матери.

Спершу ідеалісти клонились перед припущенями релігії, що дух створив світ. Вони ділали мильно, так як наслідком їх власного стремління нарешті показався вивід, що власне природний матеріяльний світ являється першим початком, нествореним ніяким духом, що, противно, цей світ являється творцем, створившим і розвившим з себе самого чоловіка з його інтелєктом. Таким робом вийшло, що нестворений вищий розум є лишень фантастичний знимок з природного розуму, що розвинувся в людськім мозку і вкупі з ним.

Ідеалізм, що дістав свою науку від того, що він ідею і ідеї, продукти людського розуму, уважав більше ранніми по часу і висшими по значінню, ніж матеріяльний світ, був спочатку дуже фантастичний і метафізичний; але за час його історичного розвитку та фантастичність змякла і він став все тверезійший, так що фільозоф Кант на поставлене ним самому собі питаннє: "яким робом метафізика можлива як наука?" відповів: метафізика як наука неможлива; иньший світ, т. є. світ понадмірний, може бути тільки предметом віри або передчутя. Так отже ложність ідеалізма була постепенно поконана і новіщий матеріялізм являється продуктом фільовіщий матеріялізм являється продуктом фільовіщий матеріялізм являється продуктом фільовіший матеріялізм являється продуктом фільовіший матеріялізм являється продуктом фільовіший матеріялізм являється продуктом фільовіший матеріялізм являється продуктом фільовішно поконана і новіщий матеріялізм являється продуктом фільовішно поконана і новіщий матеріялізм являється продуктом фільовішно поконана і новішно поконана по

зофського, а також загального наукового розвитку.

Так як ложне вченє ідеалізма завдяки своїм послідним знаменитим представителям, а саме Канту, Фіхте, Шелінгу і Гегелю, було чисто німецьким, то і продукт того вченя, діялєктичний матеріялізм, — витвір здебільша німецький.

Ідеалізм виводить походженє тілесного світа від духа по приміру релігії, де великий Дух витає над водами і де йому варта сказати: "нехай буде" і все сталось. Подібне ідеалістичне походженє метафізичне. Але, як сказано вище, послідні знамениті представителі німецького ідеалізма були вже слабкими метафізиками.

Від приклоненя перед позасвітовим, надпръродним небесним розумом вони, можна сказати, визволились; але вони не увільнились від поклоненя природному розумови, що знаходить я в цім світі. Христіяне, як відомо, боготворять дух, і те боготворенє до такої степени в'їлось в тіло і кров фільозофів, що вони немогли відмовитись від стремліня звернути наш інтелєкт в творця або будівничого світа — навіть тоді, коли фізичний, людський розум став вже для них предметом тверезого досліджуваня.

Вони без кінця мучаться над виясненєм відносин між нашими умовими уявами і матеріяльними річами, котрі ми уявляємо, осягаєго і мислимо.

Для нас, діялєктичних або соціял-демократичних матеріялістів, спосібність нашого розуму до думання є розвиненим витвором матеріяльної природи, тоді як німецький ідеалізм міркує, що справа мається противно. Через те Енгельс і го-

ворить про їхній "виворітний" спосіб думання, Поклоненє розумови було пережитком попередної метафізики.

Англійські і французькі матеріялісти минувшого (18-го) столітя представляли з себе, так-би мовити, передчасних опонентів того культу. Та передчасність перешкодила їм як слід визволитись від того поклоненя. Вони ділали занадто радикально і впали в другу крайність. Вони кланялись тілу і тілесному як фільозофи — ідеалісти кланялись духу і духовному.

Ідеалісти вкланялись ідеі, попередні матеріялісти — матерії; ті і другі — мрійники і під тим зглядом — метафізики; ті і другі роблять пересадну ріжницю між тілесним і духовним. Ні одна з тих двох шкіл не піднялась до свідомости єдности, спільности і універсальности природи, котра не є або матеріяльна, або духовна, але так само матеріяльна, як і духовна. Метафізичні матеріялісти минувшого столітя і іхні нинішні слізнені послідувачі, котрі ще не вимерли, оцінюють людський розум, дослідженє його прикмет і його вірного приміненя занадто низько в такій самій степени, в якій все це переоцінюють ідеалісти. Вони, ті матеріялісти, пояснюють, примір., сили природи як особливости намацальної матерії, а спеціяльно духовну силу, силу думки, — як прикмету мозку. Матерія або матеріяльне, т. . що можна важити і мацати, в їхніх очах — головне в світі, початкове, або субстанція, а діланнє думки, як і всі другі намацальні сили, — тільки другорядні прикмети. Иньшими словами, — для попередних матеріялістів матерія є важним іменником, а все решта — піддані йому прикметники.

Той спосіб думання таїть в собі переоцінку іменника і занадто низьку оцінку прикметника. Не беруть під увагу того, що відносини між іменником і прикметником дуже змінливі. Людській розум може законно всякий прикметник звернути в іменник і , навпаки. всякий іменник в прикметник.

Коли білосніжний колір і не може бути намацальний, то помимо того він не меньше сущний, чим білого коліру сніг.

Думка, що матерія є субстанція або головне, а її прикметники аби особливости тільки другорядні придатки до неї, — це стара ограничена думка, що не рахується з надбанями нїмецьких діялєктів.

Тепер необхідно зрозуміти, що іменники зложені виключно з прикметників.

Твердженє, що думка є продукт або виділенє мозку, як жовч виділенє печені, незаперечене; але разом з тим неможна непризнати, що це порівнанє дуже невлучне і невдоволяюче. Псченя, прикметник того порівнаня, — щось намацальне і таке що можна важити; і жовч також, як продукт або наслідок печені, посідає тіж самі прикмети. В цім примірі як прикметник, так й іменник, як печеня, так й жовч даються важити і обмацати і тею обставиною окрисляється те, що в дійсности хоче сказати матеріяліст, зображуючи жовч наслідом, а печеню — причиною, котру він ставить вище наслідку. Тому ми повинні підкрислити те, чого ми не оспорюємо в данім разі, але що цілковито не взято під увагу що до мозку і діяльности думки. А саме: жовч є нестільки результатом діяльности печені, скільки наслідком всього житєвого процесу. В житєвім процесі людського організма, як і в космічнім житєвім процесі всесвіта, печеня і жовч рівноправні і в рівній мірі піддані, в рівній мірі бувають вони причиною і наслідком і в рівній мірі — іменником і прикметником.

Твердючи, що жовч становить собою продукт печені, навіть матеріяліст зовсім не стане і не повинен заперечувати, що і та і друга — ріжнозначні об'єкти наукового досліджуваня. Але коли кажуть, що свідомість, спосібність, становить собою прикмету мозку, то намацальний предмет, іменник — чомусь стаєся єдино достойним об'єктом досліджуваня, і таким робом його наслідок-прикментник — тратить всяке значінє.

Ми зовемо цей спосіб думання механічних матеріялістів ограниченим, так як він намацальне і те що можна важити зводить на степень іменника, в носителя всіх решта прикмет, поминаючи при тім, те, що у всесвіті все доступне нашій намацальности і усталене матеріялістами грає таку саму підрядну додаткову ролю, як і всякий иньший підвладний предмет всієї природи в купі.

Відносини, істнуючі між іменником і прикметником, не служать поясненєм ні матерії, ні думки. Але для виясненя взаїмної лучности проміж мозком і працею думки важно зрозуміти взаїмновідносини іменника і прикметника. Можливо, ми зблизимось до нашої ціли, як візьмемо другий примір, де іменник становить щось матеріяльне; а прикметник будить, що найменьше, сумнів про те, чи варта його зачисляти до ряду матеріяльного чи духовного. Коли, прим., ноги ходять, очи бачать, вуха чують, то повстає питанє, чи гале-

жить іменник і прикметник до одної і тої самої категорії матеріяльного; матеріяльні чи нематеріяльні світло, котре бачать очи, звуки, котричують уха і ходженє, роблене ногами. Очи, уха, ноги — намацальні іменники, тоді як прикметники, зір і його світло, слух і його звук, ходженє і його кроки, незалежно від ніг, що ходять, не намацальні і не можливі до важеня.

Тепер опреділить, наскільки широке і ограничене понятє "матерія".

Чи входять в те понятє колїр, світло, звук, простір, час, тепло і елєктрика, а чи вони повинні шукати для себе другу категорію? Ріжниця між іменником і прикметником, між річами і прикметами, нам в тім мало поможе. Коли око бачить, то воно, безсуніву, іменник. Але з таким самим правом можна перевернути реченє і сказати, що зір, якого неможна зважити, сила світла і зору — головне, іменники, а матеріяльне око — тільки знаряд, побічна річ, прикмета або прикметник. Ясно слідуюче: матерія немає більшого значіня ніж сили, а сили не більше, ніж матерія.

Матеріялізм, що стремить віддати першеньство матерії і що коштом сили вкланяється матерії, можна назвати вузьким і ограниченим. Хто сили перетворює в прикмети або прикметники матерії, той зле розібрався в відносности, в непостійности ріжниці між субстанцією і прикметою. Понятє матерії і матеріяльного досі лишаєть ся доволі сумним. Як юристи неможуть прийти до згоди відносно першого дня немовлятка в лоні матері, або як лінгвісти сперечаються про те, де починається мова, чи уважати признані крики і любовний спів пташки мовою або ні, і чи

належуть до одної кляси міміка, гестикуляція і члено-роздільна мова, так й матеріялісти старої механїчної школи сперечаються про те, що таке матерія, чи належить до неї тільки намацальне і те що можна важити, а чи матеріялом для дослідженя і, консеквентно, матерією може бути назване все видиме, нюхане, чуване і, нарешті, вся природа, навіть людський ум, так як і гой об'єкт служить матеріялом для теорії пізнаня.

Ми бачимо, що характерна признака, відріжняюча механічних матеріялістів минувшого (18-го) столітя від соціял-демократичних матеріялістів, вихованців школи німецьких ідеалістів, полягає в тому, що останні ограничене понятє, тільки намацальної матерії респросторили на всі матеріяли, які тільки трафляються.

Нічого неможна сказати проти того, що загорілі матеріялісти відріжняють те що можна важити або намацати від того що можна занюхати і чути або навіть від царини думки. Ми докоряємо їм тільки тим, що вони надуживають ріжницю, що вони не завважають спорідненя і загальности і розріжняють намацальну матерію "метафізично" або toto caelo, відпекуючи таким робом значінє загальної кляси, що обнимає противолежности.

Старі матеріялісти мали до діла з незвязаними нічим протилежностями, цілком так само, як й ложні ідеалісти. І ті і другі занадто відсувають одно від одного пізнаня його матеріял; вони доводять протилежности до не природних розмірів; тому Енгельс і називає їхній спосіб думання "метафізичним". Пояснюючим приміром може служити загально-признаний погляд на смерть,

що не рахується з тим, що смерть, закінчуюча життя, являється лишень актом життя і становить з життєм одно, так само як після невеликого рездумуваня відносно протилежности між сло вом і діланнєм стає ясним, що слово є також діланнє (слова — втілені понятя) і що "метафізична ріжниця недопустима.

Сучасне природознавство під многими зглядами ще й до нині не скинуло з себе впливу матеріялістів минувшого (18-го) століття. Ті матеріялісти були загальними теоретиками, так би мовити, фільозофами природознавства, під тим зглядом, що ті фільозофи ще до тепер ограничують своє досліджуванє механічним, т. є. намацальним, відчутим і тим що можна важити. Без сумнїву, що природознавство давно вже почало переступати ту межу; вже хемія привела за межи механічної ограничености, а тим більше новіщі знаня про видозміни сил, про перетворенє сили тяги в тепло, електрику і т. д. Але природознавство все-ж таки лишалось обмеженим. Досліджувань людського розуму і всіх тих відношень, котрі завдяки йому робляться в життю людини, т. є. досліджуванє політичних, юридичних, економічних і т. п. відносин, природознавство виключає з свого відома, находючись в тенетах старого блуду, буцім то розум — щось метафізичне, породженє иньшого світа.

Природознавство заслуговує на докір за обмеженість не через те, що воно ділить механічні і др. подібні знаня і виділює їх в окремі відділи, але поскільки воно перебільшує той поділ і не признає взаїмної лучности між духом і матерією; воно заслуговує на докір в тім, що досі лишається при "метафізичнім" способі думання. Поскільки природознавство не признає, що політика, льогіка, історія, право і народна господарка — одним словом, всі неприродні відносини являються природними і природо-науковими відносинами, воно вкупі з механічним матеріялізмом і німецьким ідеалізмом примінює до життя метафізичний, т. є. пересадний, маштаб. Людей ділить на матеріялістів і ідеалістів не те, що вони думають про звірята, рослини і каміні: під тим зглядом рішаючим стає виключно їх погляд на відношенє між тілом і духом.

Признанє цілковитої нестійности німецького ідеалізма, не бажавшого відмовитись від погляду, що розум становить метафізичний початок всіх початків, який буцім би то створив всі намацальні, видимі і т. п. матерії, неминуче привело до соціялістичного матеріялізма, який називається "соціялістичним" через те, що соціялісти Маркс і Ентельс вперше ясно і точно виповіли думку, що матеріяльні, а властиво економічні відносини людського суспільства творять ту основу, котра, являючись послідньою інстанцією, пояснює, через що в кождім історичнім періоді відбувається коренна переміна правових і політичних інстітуцій і зміна релігійних, фільозофських і иньших представництв. Замість того, щоби поясненє істнованя людини будувати, як до сього часу, на його свідомости, тепер, противно, свідомість пояснюється другим істнуваннєм, а саме: економічним положенєм, способом добування · средств до життя.

Соціялістичний матеріялізм розуміє під словом "матерія" не тільки те що можна важити і

намацати, але все, що дійсно істнує; все що є у всесвіті (а в нім є все: все і всесвіт — тільки дві назви для тої самої річи) той соціялістичний матеріялізм хоче сполучити в однім понятю, в одній назві, в одній клясї, все одно, чи називається та універсальна кляса дійсністю, реальним світом, природою чи матерією.

Ми, новіщі матеріялісти, не придержуємося вузького погляду, що намацальна матерія — матерія par excellence; ми стоїмо за те, що і пахощі квітки, і звуки також — матерія. В нашім виображеню сили не являються лишень придатком, лиш прикметником матерії, а матерія, намацальне, не є "річю" котрій підвладні всї прикмети. Наше розумінє матерії і сили демократичне. Для нас значінє одної не меньше ніж значінє другої; кожна сила або матерія з поєдинча не є щось иньше, як прикмета, придаток, прикметник або якість великого цілого -- природи. Для нас мозок не є головним, а його функція — підданим йому рабом. Ні, ми, новіщі матеріялісти, твердимо, що функція є на стільки самостійною і настільки-ж несамостійною річею, як і намацальна мозкова маса і як всякий другий матеріяльний предмет. I думки, їх повстанє і прикмети — така сама реальна матерія і достойний студійованя матеріял, як й всякий иньший матеріял. Ми матеріялїсти через те, що з розуму не творимо чогось "метафізичного" чудернацького. Силу думання ми також мало уважаємо "річею в собі", як й силу тяги або земельну груду. Всі річи тільки невелики частини в великім колєктивнім цілім всесвіта, котрий оден тільки міцний, правдивий, незмінний, котрий не є явище, а єдина "річ в собі" і абсолютна правда.

Так як ми, соціялістичні матеріялісти, маємо тепер про матерію і дух понятє, що вяже їх во єдино, то для нас і так звані духовні відношеня, як політика, релігія, мораль і т. п., є рівнож матеріяльними річами; а фізична праця, її предмети і справи жолудка ми тільки під тим зглядом розглядаємо як основу, як передумову і причину всього духовного розвитку, що після часу звірячий елємент є ранніщим, ніж людський. Але це не перешкаджає нам високо і ще вище цінити чоловіка і його інтелєкт.

Соціялістичний матеріялізм відзначається тим, що він не робить занадто низької оцінки людського розуму, подібно матеріялістам старої школи, а рівнож й не переоцінює його, як то робили німецькі ідеалісти; соціялістичний матеріялізм уміркований в своїй оцінці і задивляється на механізм, так само як й на фільозофію, критично діялєктичним способом, як на складову частину неділимого світового процесу і поступу.

\* \* \*

Ернст Гекель в своїй "Морфольогії організмів" виповів слідуючу думку:

"Загальний і швидкий розвиток, котрого дійшли зоольогія і ботаніка завдяки великим заслугам Лінея в области ситематичного студійованя звірят і рослин, привів до помилки, що властиво системи становлять собою ціль науки і що для того, щоби набути добре знанє по зоольогії і ботаніці, необхідно лишень збогатити систему тих наук як найбільшою скількістію нових форм. Завдяки тому блудови появилась на світ величез на, наводюча на сумні думки, скількість зоольогів і гербаристів-ботаніків, котрі могли назвати по імени кожну з тисячи, знаходившихся в них відмін, та за те нічогісінько не знали ані про услівя більше грубої чи тонкої будови тих відмін, ані про іхній розвиток і історію іхнього життя, ні про іх фізіольогічні і анатомічні відносини...

Але тут ми повинні вказати на дивний самообман, якому піддалась сучасна біольогія, вносючи голий, позбавлений змислу опис внутрішніх, більше тонких, особливо досліджуваних під мікроскопом форм в наукову зоольогію і наукову ботаніку і гордовито протиставлючи той опис виключно пануючому до него простому опису зовнішних і більше грубих форм, котрим занимались так звані ситематики.

Коли при тих напрямках, котрим вгодно так разяче протиставляти себе оден другому, опис являється сам по собі цілею (все одно, чи то буде опис зовнішних чи внутрішних, грубіших чи тонших форм), то оден напрямок варта другого.

Вони лишень тоді стануть науками, коли будуть стреміти пояснити форму і положити в її фундамент певні закони. Після нашого глибокого переконаня реакція, котра повинна була рано чи пізно настати після того цілковито однобічного і, консеквентно, вузького емпіризма, фактично вже настала. Опубликоване в 1859 р. Чарльзом Дарвіном відкритє природного підбору в боротьбі за істнованнє, одно з найбільших відкрить шукаючого розуму людського, відразу освітило темний хаос зібраних купами біольогічних фак-

тів таким міцним і ясним світлом, що для найбільше очайдушних емпіриків, коли вони взагалі бажають не відставати від науки на будуче, ухиленє від повставшої з того відкритя нової натур-науки стане неможлиим".

Ми наводимо ці слова Гегеля, безсумніву одного з найбільше знаних природознавців нашого часу, щоби показати, як він відноситься до старого питання: що таке наука? що ми повинні робити, щоби пізнавати, розуміти камні, рослини, звірята, людей і їхні пориви? В голові людини ховається той апарат, діяльність котрого звернена до поясненя тих питань. Ріжні думки, припущеня і погляди відносно діяльности того апарату, званого також духом, пізнаючою спосібністю, інтелектом, розумом, являються пунктом, що ділить на ріжні табори старих і нових матеріялістів і ідеалістів. Ці партії розходяться в поглядах відносьно розуму, відносьно тих способів, при помочи яких цей розум творить науку, і відносьно гого, яка повинна бути дійсна наука.

Зрозуміло, що в природознавстві непорозумінь з приводу того повстає не богато, однак їх досить, як ми тільки що читали у Гекеля для того, щоби сперечатисиь про те, що є наука, а що — нї. Але клясичним та суперечка стається лишень в так званих "фільозофських" галузях науки, де мова йде про вченя і про життя віроучителів, державних діячів, політиків, юристів, соціольогів, економістів і т. д., — про найживучійші інтереси людського суспільства. Тільки тут показується, яке значінє має те, що думають про духа, і як богатий наслідками для суспільства субстанціяльний спосіб думок або навіть його теорія

Безсумніву, що природознавство вміє покористовуватись людським розумом; про це свідчать його результати. Але природознавці разом з тим ще беруть участь в суперечках відносно питань релігійних, відносно політики, соціялізма і т. д.; і при тім виходить, що як вони вміють користати своїм розумом в питанях природознавства, то звичайного приміненя розуму однак замало, щоби розвязати питання, поставлені в других галузях науки, з однодушністю, що дає такі гарні результати в природознавстві.

Ми думаємо, що наведені факти доказують наше право продовжати досліджуванє природи нашої спосібности думання і найвірнійшого і найуспішнійшого способу її приміненя.

Так як ми не згідливі з старими матеріялістами, котрі виобразили, що вони вистарчаючо об'яснили інтелєкт, назвавши його прикметою мозку, то для дослідженя нашого об'єкта, людського розуму, ми і не можемо покористовуватись скальпелем. Нашою методою не може бути поверховно аналітична метода, що стремить піляхом внутрішної умової праці схопити прикмети розуму, так як ідеалісти, приклонники спекулятивної методи, досягли з нею не дуже незначних результатів. Таким робом Гекель з своїм поглядом відносно того, яку наукову методу треба уважати правдивою, є для нас як раз на місці. Він розгляда діяльність людського розуму в його історичних проявах, — цей спосіб й нам здається правдивим.

Функції всякого твору природи своєрідні: камінь лишається лежати на одному місцю, а вітер стремить з сторони в сторону. І розум також щось таке, чого неможна зловить в однім місці; хоча ми й відчуваємо його присутність в голові, але він не лишається там, а пре в далекій світ і — коли не химічно, то фактично — звязаний з усіма об'єктами універсальної природи. Як ми неможемо відділити вітру від воздуху, так й наш розум не може бути відділений від других об'єктів природи, так як він виявляється тільки в духовній сполуці з ними. Розуму не буває поза природним сполученєм з иньшим матеріялом. По всій імовірности, він не хемічний елємент, котрий може бути уявлений в чистім виді. Та й чому все повинно бути хемічним?

Отже, розум знає богато про рослини і звірята. Ботаніка і зоольогія є лучниками природи з розумом. В природознавстві і взагалі в усіх дійсних науках людський інтелєкт сполучений духово з відповідними предметами природи, і він дається роспізнати і може бути зображений тільки в подібній сполуці.

В вище-наведеній цитаті Гекель балакає про наводюче на сумні думки множество зоольогів, що захопились збіраниною ріжних відмін звірят, і гарбаристів-ботаніків, і пояснює, що та метода, при помочи котрої вони сполучували розум з звірятами і рослинами, не була правдивою І послідуючі вчені, котрі дослідили навіть мікроскопічно дещо тоньші внутрішні будови, але які обмежились "описом" своїх об'єктів, також не потрафили встановити дійсного сполученя розуму з матерією. Лишень опубликоване в 1859 р. відкритє Дарвіна про природний добір в боротьбі за істнуваннє було сполученєм розуму з матері-

єю comme il faut, — так думає Гекель; але ми позволимо собі думати про це инакше.

Нехай зрозуміє мене належно шановний читач: ми не бажаємо сперечатись, що Дарвін і Гекель, дійсним, науковим чином звязали свої індівідуальні уми з світом рослин і звірят і створили чисті кришталі пізнаня; ми бажаємо лишень охарактеризувати сучасний діялоктичний матерялізм, придержуючийся погляду, що Дарвін і Гекель, як не великі їхні заслуги, не були першими і одинокими людьми, що потрафили створити такі кришталі. Навіть "сумні" зоольогі і ботаніки, любителі музеїв і гербаріїв, полишили нам частинку правдивої науки.

Роспреділенє рослинного і звірячого світа по віднайденім признакам на кляси, роди і відміни було безсумнівним науковим сполученєм розуму з матерією, хоча в той самий час лиш "простим описом".

Без думки оцеї клясифікації не можна було зробити. Розуміється, Дарвін зробив більше, але тільки більше; він до старого світа додав новий; але дарвінівський світ цілком не є иньшого роду ніж лінеєвський. Дарвін використовує "зібрані купами біольогічні факти" і додає до них нові; він описує ембріольогію і те, яким чином через природний добір передаються в спадщині зміни і як в боротьбі за істнуванє набуті зміни зміцняються і таким робом повертають перехідні і нові відміни. При помочи наглядання, збираня фактів і опису їх добувається новий світ або, скорше, зміцняється добутий передше. Заслуга Дарвіна велика, але не так безмірна, щоби Гекель мав підставу підносити науку до чогось висщо-

го, ніж звичайне сполученє людського розуму з матеріяльними фактами.

В першій частині цієї статі ми вказали на те, як ограничений матеріялізм не тільки перетворює людський розум в прикмету мозку — проти цього ніхто не виступає, — але з цієї обставини просто або побічно виводить, що прикметник відносячийся до мозку, пізнавча сила або сила розуму. не становить субстанціяльного об'єкта досліджуваня, але що, противно, досліджуванє мозкового матеріялу вистарчаюче розяснює його прикмети. В протилежність тому наш духовний матеріялізм доказує, що по припису Спінози слід розглядати справу з точки погляду, всесвіта, sub specie alternitatis. Ми твердимо, що в безконечнім всесвіті в матерії старих і постарілих матеріялістів, у намацальній матерії, не мається ніякогс особливого права рахуватись більше субстанціяльною, т. є. більше безпосередною, ясною 1 правдивою, ніж якеб то не було ясне явище природи.

Коли ми признаємо, що як іменник — матеріяльний мозковий складник, так і його прияметник — думаюча спосібність, т. с мозок і розум є лишень звичайними прикметами або явищами, або видозмінами абсолютного іменника — властивої природи, поза котрою, над котрою і біля котрої не істнує ніякої иньшої природи, то це в значній мірі буде помагати розширеню нашого знаня. Признанє того факту послужить вуздечкою проти пересадного захопленя, з котрим матеріялісти підносять до неба свою матерію, а ідеалісти — діяльність мозку.

Ті матеріялісти, котрі признають намацальну матерію субстанцією, а не намацальні функції мозку — тільки акціденціями (т. є. чимсь не дійсним, припадковим), занадто низько оцінюють ті функції. ПІоби набути вірніще і відповідаюче правді розумінє тих функцій, необхідно перш всього вернутися до того факту, що річ йде про дітей одної і теї самої матери, про два явища природи, котрі стануть для нас зрозумілими, як ми їх опишемо коли ми їх розділимо на кляси, відміни і породи.

Коли ми твердимо — чого, розуміється, піхто не заперечує, — що мітерія — явище природя, і виповідаємо теж саме що до спосібнсоти людини думати, то неможна, само собою зрозуміло, сказати, що ми виявляємо таким робом велике знанє відносно тої і другої; та одно ми знємо: матерія і спосібність думати — рідні сестри, і ніхто немає права відділяти їх одна від другої непрохідною прирвою; ніхто не повинен ставити між ними ріжниції toto genere, toto cealo.

Коли ми схочемо набути більше знаня хоча би, примір., про матерію, то ми повинні поступити, як довго поступовали зоольогі і ботаніки, любителі колєкції і гербарії: ми повинні постаратись довідатись, розслідити і описати ріжні кляси, прикмети, родини і відміни матерії, а також, —як вони повстають, счезають і переходять оден в другого. Це — наука про матерію. Хто хоче більше, хоче не в міру, не розуміє науки, не розуміє ні органу, який служить для пізнаваня науки, ні його приміненя. Коли старі матеріялісти мають до діла спеціяльно з матерією в їхноьому розуміню, вони ділають цілком науково: але як

вони мають діло з абстрактною матерією, з цим понятєм в узагальнім змислі, вони стаються в науці про понятя цілковито безрадними. Заслуга ідеалістів полягає в тому, що вони настільки спомагали, що найменьше, умінню поводитись з недійсними і сполученими понятями, що сучасний соціялістичний матеріялізм міг, нарешті, прийти до переконаня, що матерія і пснятє — звичайні продукти природи і що немає і неможе бути нічого, що цілковито би не належало до одної необхідної категорії світу природи.

Наш матеріялізм відріжняється своїм спеціяльним знайомством з загальною природою розума і матерії. Де той новий матеріялізм робить людський розум об'єктом свого дослідженя, він поводиться з ним, як й з всяким иньшим матеріялом для дослідженя, як поводяться зоольогі збирачі колєкції, гербаристи-ботаніки і дарвіністи при студійованю і описі своїх об'єктів. Безперечно, що перші за помічу своєї клясифікації внесли світло в розуміннє тисяч ріжноманїтних відмін; безсумніву, що того світла було замало, і Дарвін до такої міри зміцнив його, що світлі проміння того нового світла затьмарили слабке блиманнє початкового; та чейже і перші творці номенклятури повинні були "пізнавати", передше ніж в них з'явилась можливість клясифікувати, і відкритя Дарвіна не більше, як номенклетура, піддана ідеї розвитку, — номенклєтура, даюча запомічу опису процесів, що відбуваються в природі, вірніще зображенє фактів.

Старі зоольогі і ботаніки були, безсумніву, занадто вузькими інтерпреторами: для поясненя звірячого і рослинного світа вони покористовува-

лись лишень ріжноманїтними формами, що лежали поруч, непомічаючи ріжноманїтних форм, які слідували одна за другою. Головна заслуга Дарвіна полягає в тому, що він в коло своїх досліджень ввів історичні перетворюваня. Неможна, розуміється, не признати, що лишень відкритє Дарвіна належно освітило одержані зоольогами любителями колєкцій, результати. Безперечно однак, що те саме трафиться і з новіщим природознавством: будучі відкритя збільшать значінє вже зроблених відкрить і , консеквентно, зроблять їх більше вартісними.

Ніщо і ніхто в світі немає зокрема все-подавлюючого значіня, і все безвиключно необхідно розглядати з точки погляду все-світа.

Матеріялістична теорія пізнаня власне й хилиться до того, щоби усталити той факт, що ортан людського пізнаня не кидає ніякого метафізичного світла, а є лишень частиною природи, що зображує другі частини природи; і мистецькі прикмети органу пізнаня виявляються як раз при описі природи.

Такий опис вимагає від теоретика пізнаня або фільозофа, щоби він трактував свій предмет з такою-ж точністю, як зоольог — звірят. Коли мені при цім добрім випадку докорятимуть тим, що я не виконую того тепер, то я покличусь на Рим, котрий був збудований не за оден день.

Дивно, як просвічені природознавці, які вповні освоїлись з думкою, що вічний рух природи витворився з протоплазми і молюсків малпів і слонів через приспособленє, одідиченє, природний добір, боротьбу за істнованє і т. д., відмовляють ся зрозуміти, що точнісінько так само розви-

нувся й розум. Чому те, що є можливим для тіла, повинно бути неможливим для розуму? Зрештою правдиво: все це зробило не тіло, але й не розум; все те що істнує, створила незмінлива сила всесвіту, частину якого становить і тіло і розум. Все що може зробити людський розум, — це створити собі картину постепенної закономірної і розумної діяльности теї сили. Чому він бажає більшого? Він того бажає тільки тому, що ставить пересадні домагання і лишень постільки, поскільки його вимоги пересадні.

Коли ми не тільки про розум, але й про решту природи кажемо, що вона розумна, то ми зовсім не бажаємо, щоби ту розумну природу і її ділання люди уявляли собі наслідком свідомої, стремлячої до теї ціли праці якогось там фантастичного розуму. Природа, котра могла розвинути людський розум, так дивна, що вона не має потреби мати центральний орган для власного розумного розвитку. Природа, що повна чудес, неможе бути нашим "пізнанєм", "розуміннєм", "поясненєм", позбавлена всього чудесного, але більше подрібним описом або правдивим зображенем вона може бути увільнена від всяких прибільшувань і обману, і, консеквентно, вона може бути об'яснена і зрозуміла, як що тільки ми не творимо собі прибільшеної уяви про ті духові функції, а наше понятє про них розумне.

Як музейний зоольог пізнавав звірят за помічу описуваня кляси, відміни, родини, до якої вони належуть, так й людський розум повинен бути досліджений шляхом виясненя ріжних відмін того розуму. У кождої людини свій особливий інтелєкт, але всі вони в нашій уяві повинні явля-

тись проявами одного загального інтелєкта. Розвиток того загального або людського інтелекта, почасти відноситься до минувшини, почасти ще до будуччини; він потерпів за час свого істнування чимало метаморфоз, і як ми вернемось до самого початку людського життя, то зобачимо, що розум, та божеська іскра, в той час знаходився на однім щаблю з звірячим інстинктом. Цей людський розум, що знаходився на однім щаблю з звірячим, творить дійсну ступень до дійсного звірячого розуму, і таким робом ми постепенно переходимо до розуму, що є в рослинах, лісах і горах. Иньшими словами, це значить: вище сказаним способом ми приходимо до переконаня, що проміж духом і матерією, як проміж всїма частинами універсальної єдности природи, істнують лишень постепенні переходи і незамітна, постепенна, а не метафізична ріжниця.

Так як старий матеріялізм не зрозумів того факту, так як він не потрафив понять матерії і духа уявити в виді віддаленого виображеня конкрентих явищ, так як він, не дивлячись на своє релігійне вільнодумство, на своє призирство до божеського розуму, не знав, як йому буть з природним розумом і завдяки тому не як неміг перемогти метафізики, то Фридрих Енгельс називає той матеріялізм, цілковито ігнорантний в науці про понятє, метафізичним матеріялізмом, а матеріялізм соціял-демократії, що пройшов завдяки попереджаючому німецькому ідеалізмови ліпшу школу. — діялєктичним.

Для того матеріялізма дух — збірне слово для духовних явищ, як матерія — збірне слово для матеріяльних явищ; а те і друге вкупі фігурують

під понятєм і назвою явищ природи. Це новий, належучий до теорії пізнаня спосіб думання, що вдирається в усї спеціяльні науки, в усї спеціяльні думки і який виставля наукове положенє, що всї річи світа треба розглядати sub specie alternitatis, з точки погляду всесвіта. Цей вічний всесвіт так тісно злився з своїми часовими явищами ,що все вічне являється часовим, а все часове — вічним.

Субстанціяльний спосіб думок соціял-демокра тії кидає також нове світло на проблєму, що в продовж так довгого часу служила предметом мук для ідеалізма. Ця проблєма полягає в питанню: яке думаннє є справжнім, як відріжнити суб'єктивне думаннє од об'єктивного? Відповідь: розріжняючи ти неповинен допускати суперечностей; найвірніща уява, найвірніща думка може тобі дати лишень зображенє ріжноманітности, що панує у всесвіті, яка має місце і в тобі, і поза тобою.

Зовсїм не так тяжко відріжняти реальні зображеня від фантастичних, і кождий художнк потрафить вповні точно це виконати. Фантастичні уявлюваня запозичені з дійсности і найвірніщі уявлюваня дійсности необхідно оживлюються диханнєм фантазії. Досконалі уявлювання і понятя дають нам досконалі прислуги через те, що досконалість вони посідають не в ідеальнім значіню цього слова, а лишень в уміркованій степени.

Наші думки неможуть і неповинні "припадати" в прибільшенім і статистичнім розуміню того слова з своїми об'єктами. Ми бажаємо, повинні і можемо дістати лишень приближну уяву про дійсність. Через те і дійсність може тільки наближатись до наших ідеалів. Всї ідеї не можуть істнувати як матеріялістичні кропки і прості лінії. В дійсности у всякій простій є кривизна, що знаходиться з нею в суперечности, так само як навіть найвища справедливість неможе бути вповні свобідна від несправедливости. Ми повинні зрозуміти, що вона не ідеальна, а річева: вона матеріяльна; вона пізнається не думкою, а очима, ухами, руками, вона не продукт думки, а навпаки, думка є продуктом життя всесвіта. Втіленою правдою є живий всесвіт.

## ДАРВІН І ГЕГЕЛЬ.

Як відомо, фільозофи часто і задовго наперед будують так звані гіпотези, що знаходять опісля собі потвердженя в точних науках. Так, примір., фізикам відомий Декарт, математекам — Лейбніц, дослідникам, студіюючим творенє небесних тіл — Кант. Взагалі фільозофи покористовуються, що найменьше, славою, що вони при помочи свого генія, відкриваючи далекі світлі перспективи, добрий мали вплив на успіхи науки.

Тим ми передусїм хочемо вказати на те, що просторінь проміж фільозофією і природознавством не так вже занадто велика. Як в одній, так й в другій науці працює після сдної і теї самої методи оден і той самий людський розум. Природно наукова метода точніща, але тільки по степени, а не по істоті. В усякім пізнаню, і в природо-науковім також, поруч з ясним і матеріяльним вживається в певній мірі також темна,

таємнича "матерія" — матерія пізнаня, і найгеніяльніщі перспективи, винаходжувані фільозофами, без огляду або власне завдяки їхній таємничій прнроді завжди все-ж таки "природні". Успішна праця, звернена до певного роду посередництва проміж природним і духовним є загальною заслугою Дарвіна і Гегеля. Ми хочемо після заслуг оцінити майже забутого Гегеля, як попередника Дарвіна.

Лесіні називав свого часу Спінозу "мертвим псом". Точнісінько так само віджив тепер Гегель не дивлячись на те, що в свій час він, після вислову його біографа Гайма, досяг в літературнім світі такого самого значіня, як Наполєон І. в світі політичнім. Спіноза давно воскрес з "мертвого пса" і Геьель також буде оцінений нащадками після заслуг. Коли його заслуги не покористовуються признанєм тепер, то причина того криєть ся лиш в дусі нашого часу.

Як відомо, той учитель сказав, що з множества його учеників тільки оден його зрозумів, але й той оден зрозумів його ложно. Це доказує, що причина загального нерозуміння повинна скорше всього полягати в неясности вченя учителя, ніж в незрозумілости ученика — в тім немає сумніву. Але тим не меньше він являється геніяльним попередником теорії розвитку Дарвіна, із таким самим правом і на такій самій підставі можна сказати противне: Дарвін — геніяльний завершитель гегелівської теорії пізнаня. Послідня становить собою вченє про розвиток, що обіймає не тільки походженє відмін всього звірячого життя, але походженє і розвиток всїх річей; та теорія пізнаня — світова теорія розвитку взагалі. Неясности,

що вкрались до неї ще у Гетеля, так само мало можна ставити в вину особі фільозофа, як можна-б було поставити в вину Дарвіну, що він з приводу свого "походженя відмін" сказав останнє слово.

Можна упевнено сказати: хто пояснює все, той нічого не пояснює. Великий мислитель був далекий од такого фантастичного бажання, хоча його послідувачі і були близькі до того, щоби убожествляти його. Многі гетельянці в свій час дійсно вірили, що їм варта лиш розявити рота, щоби учитель вложив в него пізнанє, котре явить ся для них спасенем; але нам відомі й такі ученики, котрі продовжали трудитись над опрацьованєм перейшовшої до них від учителя ниви і на дереві науки дали дозріти чудовим плодам. Будемо відноситись критично до Бога і до всїх людий, а також й до Гегеля і Дарвіна. У дарвінівській теорії розвитку є свої незатерті заслуги. Хто може цього не признати? Але Німець, що вижив під впливом своїх великих фільозофів, не повинен забути, що великий Дарвін чимало нижчий свого вчення. Як він боязко остерегається виводити необхідні заключеня! Неможна занадто високо оцінити значіня точної праці, але хто заперечує, що оцінка повинна бути звернена коли не летом в царину безконечности, то все-ж безконечним легом, безпереривною підоймою, той не вповні зрозумів значінє точного експеріментального дослідженя.

Вченє про розвиток — ми не кажемо закінчене, та все-ж значно піднесене і попхнуте вперед Гегелем — підпало завдяки Дарвіну, головним робом в царині зоольогії, в вищій степени

цінному і точному розробленю або спеціфікації; треба однак зауважити, що спеціфікація не більше цінна, ніж узагальненє, котрим вславився Гегель; одно без другого не може і не повинно істнувати. Природознавець сполучує їх до купи, і не оден фільозоф, коли тільки він заслуговує на назву фільозофа, не забуває за те сполученє; характерним для тих двох галузів є лишень більша або меньша перемога одної з них. Правда, необхідність спеціялізації деколи не приймалась в рахубу ліпшими фільозофами або, можливо, та необхідність не продиралась ясним світлом в їх свідомість. Але природознавство занадто часто забувало про загальну суть своєї задачі, і справді годі назвати найпоганійшими робітниками на ниві точної науки тих, хто носився деколи занадто високо за хмари. Ті спорадичні лети за хмари природознавців і ясновиди фільозофів в царині точних наук повинні служить для читача доказом того, що загальне і спеціяльне гармонують одно з другим. Всяке мистецтво — природне мистецтво, хоча в наші часи мистецтво ще так відділюють од природи; точно і стількож так само і всяка наука, включуючи фільософію, є природньою наукою. І у спекулятивної фільософії також є певний обєкт досліджуваня — проблєма пізнаня. Але ми-б зробили занадто богато чести фільософам, як би сказали, що вони розвязали свою проблєму. Представителі других галузів науки, спеціялісти по природознавству в тісніщім значіню того слова, сприяли тому; взагалі вплив науки всіх родів, всіх народів і всіх часів являється тісно сплетеним загальним впливом. Фільософія сприяла успіхам природознавства, а природознавство — успіхам фільософії, поки проблема пізнаня недосягла теї степени розвитку ясности і помітности, на котрій вона знаходить ся тепер.

Ніколи не буває суперечок відносно того, як повинен називати ся предмет, котрого лікар або астроном вибирають обектом свого дослідженя, тоді як відносно обєкта фільософського досліджуваня спочатку було чимало суперечок, так що тоді можна було сказати, що фільософи не знають, чого хочуть. Тепер, нарешті, після тисячелітного розвитку фільософії, виробилось переконаня, що "проблема пізнаня" або "теорія знаня" була обектом і результатом фільософської праці. ІЦоби вияснити собі відношеня проміж Гегелем і Дарвіном, ми не можемо не торкнутись найглибших і найтемніщих питань науки. Властиво до них відносить ся обєкт фільософії. Обєкт Дарвіна не допускає двох тлумачень; він знав свій предмет, але при тім слід зауважити, що Дарвін, знаючи свій предмет, все-ж бажав його дослідити, так що, виходить, він знав його не цілковито. Дарвін дослідив, але не вичерпав свого предмету — "походженя відмін". Це значить, що обект всякого знаня — безконечний. Чи хоче чоловік зміряти безконечність або оден маленький атом, все одно йому прийдеть ся мати діло з незміримим. Як в цілім, так і в усіх своїх частинах природа не даєть ся дослідитись вповні, т. є. невичерпана, не всепізнавана, отже без початку і кінця. Пізнанє теї звичайної безконечности являєть ся результатом науки, тоді як на початку вона стреміла до пізнаня надприродної релігійної або метафізичної безконечности. Предмет Дарвіна так само безконечний, як і предмет Гегеля. Оден занимав ся дослідженєм походженя родів, другий — досліджуванєм процесу людського думання. Результатом того і другого є наука про розвиток.

Ми маємо до діла з двома великими людьми, і з великою задачею. Ми стараємось доказати, що ті люде впряглись в одну і ту саму лямку і тягнули шлею в однім і тім самім напрямі, а не шарпались в противні сторони. Вони піднесли моністичний світогляд на небувалу височінь і підкріпили його певними даними, невідомимі доси.

Дарвінівська теорія розвитку обмежуєть ся ріжними родами звірят: вона нищить прирви, зроблені релігійним світоглядом, проміж ріжними клясами і родами істот.

Дарвін визволяє науку від того релігійного погляду на кляси і в межах того спеціяльного питання виганяє з науки релігійне вченнє про сотворенє світа. В тім питанню він на місце трансцендентального, надприроднього твореня ставить звичайний природний саморозвиток. Щоби доказати, що Дарвін не впав нам з небес, ми нагадаємо про Лямарка, завдяки якому, як відомо, авторитер Дарвін являється спірним. Цим нічуть не зменшують ся заслуги Дарвіна, так як за Лямарком можна признати лишень фільософську прозорливість, а Дарвін дає нам подрібні докази свого вченя.

Нашому Гегелю належить ся заслуга, що він на найобширнійших підставах встановив саморозвиток природи і найширшим і загальним робом визволив науку від релігійного погляду на

кляси. Дарвін піддає існуючий погляд на кляси критиці в межах зоольогії, а Гегель — в межах цілого всесвіта.

Наука посуваєть ся від мраки до світла. І фільософія, занята тим, щоби внести світло в процес людського думання, рівнож пялась вперед. Те, що вона до дослідженя свого спеціяльного обєкту стреміла більше інстинктовно, це майже вияснилось для неї ще до Гегеля.

її головні твори крутять ся довкола "методи", довкола критики приміненя розуму, довкола теорії знаня або вченя про правду, довкруги способу, як чоловік повинен думати, як він повинен покористовуватись своїм розумом. Люди бажали вивчити спеціяльну частину світа, котра служить знарядом для освіченя світа.

Ми звертаємо увагу читача з окрема на дуалізм, на подвійність того стремліня освітити світ, а вкупі з ним освітити і жерело світла, що служить для його освітленя. Та подвійність головним чином і вносить плутанину в досліджуваня фільозофів. Наука прагне внести в світ світло і на початку незнає, за що взятись, за увесь світ в цілости а чи дослідити його постепенно і по частям. Не раз вже вона вибирала при своїх досліджуванях практичний шлях, хоча нею не була ще усталена норма. За часів Гегеля в тім питанню було ще чимало неясностей, але воно було вже в значній мірі розроблене. Власне Кант відмовив ся від беспосередного стремліня до дослідженя всього світа в цілости і перш всього взявся за вивчене частин світа, процесу думання. Це питання, згідно вкоріненому переконаню, відносило ся головним робом до метафізичної

кляси надприродніх річей. Своєю критикою Кант зробив досить для визволеня інтелєкта з того шкідливого клясового характеру.

Як би йому це вповні вдало ся, як би він нам вповні доказав, що розум — річ, приналежна, як і всі другі річи, до ряду природничих річей, то він, подібно Дарвіну, захитав би метафізичну клясифікацію і наніс би влучний удар релігії. Розумієть ся, сміливий Кант наніс той удар, але він не зовсім відрубав Малхови вухо, а лишив кавалочок його також своїм наслідникам. Гегель — знаменитий приємник Канта. Коли ми поставимо їх обидвох в ряд, то оден являється ілюстрацією другого, а обидва вкупі — ілюстрацією Дарвіна. Кант вибрав розум спеціяльним об'єктом свого дослідженя. Занимаючись досліджуванєм розуму, він неминуче повинен був включити і другі об'єкти в коло свого досліду.

Він розглядав розум в його діяльности при студійованю других наук; він розглядав його в його відношеню до решти світа і повторює нам сто разів, що розум обмежується дослідом, т. є. одним неділимим світом, котрий одночасно є і часовим і вічним. З того читач може вивести, як у вченю Канта тісно сполучені загальна фільософія і спеціяльна критика розуму.

На перший погляд стає ясним, що відкритя, зроблене Кантом, відносно обмеженности пізнаня, до котрого здатний людський розум, одпочасно являється фільософським природознавством і природничо-науковою фільософією. Теж саме можна сказати і про дарвінівське вченє о "походженю родів". З приводу того питання воно природним шляхом доказує, що світ розвивається

сам з себе, а не дістає свого розвитку з неба "трансцендентальним" шляхом, як висловлюються фільософи. Дарвін — фільософ, хоча він на це й не претендує. В нім, і його творах, як і в Канті і Гегелю, криється подвійність, яка є на слідком того, що він працював не тільки спеці яльно для певної наукової области ,але взагалі для створеня монїстичного світопогляду.

Гегель проповідує теорію розвитку; він вчить, що світ не був сотворений, що він не уявляє з себе творення, незмінного буття а що він знаходиться в стані сталого формування, яке відбувавається саме через себе. Як у Дарвіна ріжні кляси звірят зливаються одно з одним, так у Гегеля неминуче зливаються оден з другим всї кляси світа, нішо і шось, буттє і формуваннє, скількість і якість, час і вічність, свідоме і чесвідоме, поступ і застій. Він вчить, що скрізь істнують ріжниці, але не пересадні "метафізичні" або черезмірні ріжниці. Згідно з Гегелем немає річей, котріби відріжнялись одна од одної "по суті". Ріжницю проміж дійсним і недійсним треба розуміти тільки відносно. Істнує лишень одно абсолютне єство — це космос, а все, що знаходиться в нім, довкруги і біля нього становить собою несталі, змінливі форми — анціденції, або прикмети головного єства, званого на мові Гегеля абсолютом.

Неможна сказати про того фільософа, що він своє завданнє виконав цілковито і вповні освітив поставлене питаннє. Його вченнє, так само як й вченнє Дарвіна, не зробило злишнім дальше розробленє їх теорій; але безсумніву, що те вченє послужило для всієї науки і для цілого

людського життя спонукуюючим товчком, який мав величезне значінє. Гегель був попередником Дарвіна, але, на жаль, Дарвін не знав свого Гегеля. Це "на жаль" не повинно висловлювати докору відносно великого природознавця, але повинно послужити для нас вказівкою на те, що працю спеціяліста Дарвіна необхідно доповнити трудами великого Гегеля і стреміти далі до цілковитої ясности.

Як згадано вище, фільософія Гегеля була так неясна і темна, що учитель міг сказати про найкращого свого ученика, що він не був ним зрозумілий. Для внесеня світла в ту темну царину трудились не тільки послідуючий фільософ Фейєр бах і другі гегельянці, але до того стремів і увесь науковий політичний і економічний розвиток світа.

Коли ми кинемо поглядом на відкритя Дарвіна і новіщу "зміну сил", то для нас повинно, нарешті, статись ясним, що власне в протягу трох тисяч літ культурного життя обходило кращі уми, а саме, що світ зложений не з вічних кляс, а становить собою змінюючу свої форми єдність, дійсний, що вічно розвивається, абсолют, котрий ділить ся на кляси тільки людським розумом з цілею дати його зображеня в певнім уявлюванню.

Ернст Гекель, маючий за собою великі заслуги дослідник і ученик Дарвіна, в передмові до читаної ним 18 вересня 1882 р. в Ейзенаху і пізніще надрукованій лєкції каже слідуюче: "Те положенє, котре тепер заняв Вірхов відносно дарвінізма, цілковито ріжнить ся від положеня,

занятого ним відносно цього читання пять літ тому назад в Мюнхені. Коли на вищезгаданім зібраню антропольогів він почав говорити безпосередно за доктором Люце, то він (Вірхов) сперечав ся не тільки проти його прінціпіяльних тверджень, і не тільки віддавав справедливу данину Дарвіну і висловлював своє здивованє перед його заслугами, але навіть просто признав, що головніщі положеня Дарвіна являються льогічними постулятами, незапереченими вимогами нашого розуму". Так, — каже Вірхов, — я ні на одну хвильку не перечу, що generatio aequivoca є свого роду загальна вимога людського розуму... Припущенє, що чоловік через повільний розвиток походить з низчих звірят є також льогічним постулятом".

"Для чистого пізнаня природи, — читаємо далі в лєкції Гекеля, — істнує тільки те природне нідкритє, котре відкрите для кожного в книзі природи і котре може з теї книги пізнати кождий чоловік без пересудів, обдарований здоровими чувствами і здоровим розумом.

З того випливає та моністична, найчистіща форма віри, котра досягає своєї вищої точки в переконаню в єдности Бога і природи і котра давно вже знайшла свій найдосконаліщий вислів в патеістичних признанях наших найбільших поетів і мислителів."

Що у наших найбільших поетів і мислителів є стремлінє до "моністичної" найчистіщої форми віри і до задивлюваня ся на природу з фізичної точки погляду, — стремлінє, котре робить неможливою яку-б то не було метафізику і не лишає в науковім світі місця для надприрод-

нього Бога і для решти чуд, — в усім тим Гекель раціональний. Але коли його захопленя заходять так далеко, що він заявляє нам, що те стремлінє "вже давно знайшло свій досконалий вираз", то це служить доказом того, що він ще сильно милить ся, навіть милить ся відносно себе і власного симболу віри.

Навіть Гекель невміє ще думати моністично. Зараз ми подрібніще докажемо правдивість того доказу; але ми наперед твердимо, що цей докір відноситься не тільки до Гекеля, а до всїєї школи новіщого природознавства ,так як вона упускає з уваги результати двох з половиною тисячелітного розвитку фільозофії, що має позаду за собою такуж довгу, збудовану на емпіризмі, історію, як і дослідне природознавство.

В згаданій лекції Гекеля ми читаємо:

"Ми тут особливо бажали би підкрислити примируюче і все-урівнююче дійство нашого генетичного погляду на природу, тим більше, що наші противники стало стараються приписать йому руйнуючі стремліня Вони запевнюють, що ті руйнуючі стремліня звернені не тільки проти науки, але й проти релігії і таким робом взагалі проти важніщих основ нашого культурного життя. Такі тяжкі обвинуваченя, єсли вони дійсно оперті на переконаню, а не лише на ложних виводах софістики, можна пояснити повним нерозумінєм того, що становить справжню суть дійсної релігії.

Та суть основується не на якій-будь спеціяльній формі віри або визнаня, а противно — на здобутім шляхом критики переконані в істнованю послідної незапереченої причини всіх річей. В признаню того, що послідня первопричина всїх явищ при теперішній організації нашого мозку для нас неспізнана, критична натур-фільозофія сходиться з догматичною релігією". В цім признаню Гекеля є три пункти, котрі ми відділюємо оден від одного і котрі повинні доказати нам, що "моністичний світогляд" не знайшов ще досконалого вислову навіть в словах найрадикальнійціого свого представителя в царині природознавства.

- 1) Гекель хоче увільнити природознавство від докорів в "руйнуючій тенденції". Це чисте знанє, признаюче тільки природне відкритє, і религія або віруванє котрого полягає в вірі в Єдиното Бога з природою, воно буцім то
- 2) Немає руйнуючих стремлінь відносно до пануючої релігії, що операється на неприроднім або надприроднім відкритю. Він твердить, що у теї неприродньої релігії є буцім-то справжня сущність, признавана природньою або науково природньою релігією, а саме загальна первопричина всїх річей.

Цілком правдиво! У старої віри є спільна первопричина всього буття в особі втіленого Бога, котрий являється надприроднім, невимовним, незбагненим духом або таємницею. Нова релігія а'Іа Гекель припускає, що в природі, котру вона називає старим іменем Бога, вона володіє загальною первопричиною всіх річей. Таким робом обі релігійні форми володіють загальною первопричиною. Ріжниця тільки в тім, що природнонаукова первопричина — звичайна природа, котра хоча і досить таємнича, та таїть в собі лишень такі таємниці, такі загадки, розвязанєм яких занимається природознавство. Природа висунена Ге-

келем на степень Бога, становить таємницю, але таємницю природню, звичайну; між тим як Бог, віра в якого операється на надприроднім виявленю, по всім маючимся про него доказам, володіє такою природою, котру цілковито немсжна висловити або опредідити словами. Але так як не лишається нічого другого, як все таки опреділяти доброго Бога релігії людськими словами, то цілком зрозуміло, що всі опреділеня і слова тратять при тім увесь людський сенс. Поставимо для приміру поруч Бога релігії і Бога - природу гекелівського: оба всемогучі; природа творить все, що твориться, але тільки в природнім, звичайнім розумінню того слова; добрий Бог на небі рівнож творить все, але не природним, а надприродним шляхом, в такім розумінню і такими способами, котрі не можуть бути всесловлені і означені словами. Говориться, що Бог - дух, але не дух в роді тих, що бродять в старих палатах, і не той обмежений дух, котрий знаходиться в голові людини, а такий дух, яким не буває ніякий иньший дух, якийсь чудернацький дух, і висловити словами його прикмети цілком неможливо

Перш нім ми перейдемо до третього пункту "найчистійшої форми віруваня", необхідно подробніще розглянути вже зазначені вище пункти; тим швидше справимося ми опісля з третім і останнім пунктом і з заключною сполукою всїх трох в оден.

Ріжниця між виявленєм звичайно-природним і неприродним, між виявленєм фізичним і метафізичним, релітією і божеством так велика, що чистий погляд на природу, представлений дарвіністом Гекелем, з повним правом міг би відмо-

витись від старих імен і від сотвореної через внявленє божеської релігії; виступити проти неї з своїм моністичним світо-поглядом з його "руйнуючою" тенденцією.

Коли дарвінізм не виконує того, то це служить лишень доказом сего, що його вченє про розвиток сковане ще пересудами. По скільки дарвінізм стремить статись моністичним вченєм, кін повинен би був дивитись на природу з фізичної, а не з метафізичної точки погляду; він повинен бачити в ній первопричину, але зовсїм не таємничу, котра буцім то не піддається дослідженю, — зовсїм не первопричину в метафізичнім значіню слова.

Про те, що Гекель, являючись найпередовіщим представителем монізму в царині природознавства, ще не встані розлучитися з своїм дуалістичним коником, з разячою ясністю свідчить третий пункт, де він висказує, що "при справжній організації нашого мозку" послідня первопричина всїх явищ неможлива до пізнаня.

Що значить неможилва до пізнаня?

Ціле значіне того реченя, де вживається це слово, являється явним доказом того, що природознавець ще не розійшовся з метафізикою. Немає такої річи, такого малесенького атома, котрого можна-б було пізнати до кінця. Вони цевичерпані в своїх тайнах, так само як і вічні і не знищимі. Але ми щодня вчимося все ліпше пізнавати. річи і розуміти, що не істнує нічого, що було-б недоступне для нашого розуму. Як необмежений людський розум в викритю таємниць, як невичерпаним показується він в нових відкритях, так необмежено і ясно відкривається перед нами

невичерпане і не пізнаване до кінця як з поєдинча, так і загально.

"Стара віра" винна в тім, що слова і наш язик мають подвійний сенс: сенс природний, відкосний, звичайний і надприродний, метафізичний сенс. Нехай читач зверне увагу на двоякий резуль тат природознавства, що злилось з метафізикою; в природознавстві є таємниці і через подібне викритя росповсюднюється свідомість, що те, що було таємницею, сталось завдяки дослідженям звичайним, буденним порядком річей. Природа повна таємниць, котрі для цікавого розуму стають простими, звичайними явищами. Природа невичерпана в твореню наукових проблемів. Ми досліджуємо їх і неможемо прийти до кінця з тим досліджуванем. Людина з здоровим розумом цілком раціональна, коли міркує що світ або природу неможна дослідити до кінця, але вона також цілком раціональна коли відкидає метафізичну непізнаність світа, як забобон і як оперту на прибільшеню глупоту. Ми неможемо прийти до кінця з дослідженем природи, але, не дивлячись на те, чим дальше поступає природознавство в своїх дослідженях вперед, тим більше стає очевидним, що для него цілком не страшні невичерпані таємниці природи, що тут, згідно з І екелем, нема нічого що протистоїть йому. З того виходить, що невичерпана "первопричина всіх річей" являється жерелом, з котрого ми щодня черпаємо, і власне нашим знарядом пізнаня, котре так само універсальне і безконечне в своїй здатности до дослідженя, як безконечно богата природа своїми звичайними таємницями.

"При теперішній організації нашого мозку!"

Безсумніву! Наш мозок ще сильно розівсться завдяки половому добору і боротьбі за істнованнє і все ліпше і ліпше буде розбирати по частинам природну первопричину. Коли це сказане в такім сенсі, то ми з тим охоче годимося. Але знаходячийся в тенетах метафізики дарвінізм хоче сказать зовсім не те. По його думці, людський розум занадто нікчемний для дослідженя світа, через те необхідно вірити в "висчий", надприродний розум і не-протиставляти йому "руйнуючих" тенденцій.

При всіх своїх великих заслугах Дарвін був незвичайно окромним чоловіком; він вдоволявся спеціяльним досліджуванєм. Кождий повинен бути таким невимагаючим; але не кождий і не всі повинні вдоволятись тею спеціяльністю. Наука повинна заниматись студійованєм не тільки морфольогії ріжних родів рослин і звірят, але вона також обовязана і може наглядати, як перетворюється те що не надається до пізнаня в те, що пізнається, і не повинна виключати з кола досліджувань також і першу причину буття і всього розвитку.

Гетель виложив своє вченє про розвиток далеко більше універсально, ніж Дарвін. Через те ми не хочемо віддавать одному з них більший кредит або ставити одного вище другого, ми хочемо лишень одного другим доповнити. Коли Дарвін говорить про те, що амфібії і птиці не становлять собою розділених від віків кляс, а суть породженями життя, що походять одно від одного і зливаються одно з другим, то Гетель вчить, що всї кляси, цілий світ становить собою живе єство, не маюче нігде сталих границь, так що на-

віть пізнаване і непізнаване, фізнчне і метафізичне зливаються в одно і щось абсолютно незбагнене предметом, котрий відноситься не до моністичного, а до релігійного дуалістичного світопогляду.

"Ми повинні вернутись не меньше як за двадцять пять століть у сиву старовину клясичної епохи, — каже Гекель, — щоби знайти перші паростки натурфільозофії, яка вповні свідомо наслідувала ціль Дарвіна — вказати природні причини явищ природи і таким робом вигнати віру в надприродню причинковість, віру в чуда. Основателі грецької натурфільозофії в семім і шестім столітях до Р. Х. вперше положили той справжний краєкутний камінь пізнаня і стреміли пізнати природу загальну первопричину всіх річей".

Коли заслужений дослідник відмовляється від теї "природної" первопричини і заступає її "метафізичною первопричнною, котра настільки чудесна, що ми цілковито не встані її збагнути, єсли він, відтак підставляє таємничу містичну первопричину, в котру ми повинні вірити і котра нас сполучує з релігією, — то хіба-ж він в такім разі не зраджує загальній задачі Дарвіна і своїй критичній натурфільозофії?!

Після нашого монізму природа являється першою причиною всіх річей; вона є рівнож причиною нашої здібности пізнаваня, і всеж та здібність, після Гекеля занадто мала для пізнаня першої причини. Як помирить ці суперечности? Гірирода пізнана як перша причина і одночасно вона повинна лишатись такою, "яку годі пізнати?!" Страх перед руйнуючими тенденціями запанував навіть над таким рішучим теоретиком еволюції, як Гекель; він відходить далеко від своєї теорії і не може визволитись від віри, буцім то людський розум повинен обмежитись явищами природи і не може підійти близче до дійсної річи, для нього остання первопричина — об'єкт, що не відноситься до природознавства.

Ця уміркованість приймаючого або скупість даючого не лицює знаню", каже Гекель в своїй передмові до "Феномельогії духа" і відтак продовжає: "Хто шукає тільки підносючого душу настрою, хто хоче всю земську ріжноманїтність буття і думки омотати темрявою і вимагає непевної насолоди тим неозначеним божеством, той хай сам поміркує про те, як того досягти; для него буде не тяжко створить собі які-небудь фантастичні мрії і впиватися ними. Але фільозофія повинна остерігатись давати певний настрій".

Ціль Дарвіна представлена нам найбільше признаним його учеником в виді фільозофської ці ли — вказати природні причини і випхати надпри родню причинковість, себ-то віру в чуда. І все при всім тім повинна бути збережена дивна недосяжність загальної первопричини всіх річей, дивна ограниченість людського розуму в цілях поучаючого примиреня.

Наш докір дарвіністови Гекелеви хилиться до того, що він цілковито не скористав з результатів двох з половиною тисячелітнього розвитку фільозофії і через те йому, чого доброго, можуть бути в точности відомі прикмети "сучасної організації нашого мозку", але він може при тім цілком не розуміти прикмет відріжняючого від теї

організації процесу пізнаня. Наведені вище цитати служать доказом того, що міркуваннє Гекеля про природне і неприродне про чудесне і пізнаване, як і його панятє про природне божество і про божеську природу, збудовані не на підвалинах монізма, а все ще не увільнені від дуже відсталого дуалізма.

Відносно пантеїстичного віруваня наших найбільших поетів і мислителів, котре досягло своє ї найвисчої точки в упевнености про єдність Бога і природи, Гегель полишив нам особливо характерне вченє. Після сего вченя нам відома не тільки єдність, але і ріжниця річей. Шпиць такий самий пес, як й мопс, але та єдність не служить перепоною для розріжненя. У природи, розуміється, велика подобизна з Богом: вона панує також відвічно. Так як наш розум є її природним знарядом, то природа знає все, що відомо; вона всезнаюча. Але, не дивлячись на ту подобизну, природна фільозофія одначе в такій мірі ріжнить ся від божеської, що істнує чимало наукових причин для руйнуючого стремліня цілковито занехати Бога, релігію, метафізику, занехати розумно, поскільки вони можуть бути занехані. Ті сумні ідеї вже колись істнували, і те, що вони істнували, лишиться на віки вічні.

Гегельянець являється також лише науковим, але не непримиримим противником релігії. Ми признаємо-її охоче як природне явище, котре у свій час і при певних обставинах мало повне право на істнуванє і в котрім, як у всїх явищах, як в камню, в дереві, криється зерно вічности. Що Гекель переочив, або невистарчаюче обробив, то виконав його ученик Фейєрбах: він вистарчаю-

че виділив зерно і показав, що спалене дерево перетворюється не в ніщо, а в попіл, і при тім переносить таку зміну, що приміненє до него попередньої назви стає неможливим. Переміна дерева в попіл є розвитком; таким самим робом і релігія розвивається в науку. Але як в дарвініста є ще бажаннє бачити в початковій причині щось нерозвите і таке, що не піддається розвиткови, щось містичне і метафізичне, то він доказує тим, що він не зрозумів вченя про розвиток в його універсальности і що великий Гегель, розвинувший вченє про думаннє, є для него "мертвим псом".

\* \* \*

Киньмо поверховий погляд на працю Дарвіна: його предмет — звіряче взагалі, звірячість, звіряче життє в змислі роду. До Дарвіна нам були ыдомі тільки живучі окремі екземпляри звірят, звірина істнувала лишень як ріддаленє понять. Але з часів Дарвіна ми дізнались, що не тільки окремі екземпляри, але й звірина взагалі суть живим єством. Та збірна животина істнує, рухається і зміняється, переживає історію, станевить з себе організм, що складається з богатьох членів. До Дарвіна поділ звірячого світа був признаним нами шабльоном; ми ділили його на слідуючі кляси: риби, амфібії, комахи, пташки і т. д. Дарвін вніс життя в той шабльон; він доказав нам, що збірне животиннє становить з себе не мертве віддалене понятє, а рухливий процес, лишень вбогу картину якого давало нам до свого часу наше пізнанє. І коли попередне знанє звірят дає нам вбоге, а нове, дарвінівське — більше богате,

повне і правдиве зображенє того процесу, то користь, випливаюча з того для наших пізнань, не обмежується одним звірячим життєм: ми одночасно набуваємо пізнанє, що відноситься до нашої здатности пізнаваня, а саме, що послідне не надприродне жерело правди, а подібний до дзеркала знаряд, що відсвітлює річи світла або природу.

Дарвін був подвійний метафізик, і, можливо, не підозріваючи і не бажаючи того, він зробив серіозну шкоду метафізиці, вірі в чуда; він усунув з зоольогії неприродні межи, що розділюють кляси, і задав високій вірі в метафізичну, чудесну природу людського органа пізнаня удар, засівший дуже глибоко, який і в значній мірі освічує фільозофію, критику розуму або теорію пізнаня. Коли не сам Дарвін, то його ученик Гекель вияснив нам, що його учитель був славним борцем, що боровся проти метафізики. Це — той пункт де він сходиться з Гекелем і зо всіма фільозофами. Всі вони стреміли внести світло в науку і зосібна внести світло в метафізичні прибільшуваня, хоча би самі вони в більшій або меньшій мірі знаходились в їх владі. •

У Гетеля чимало спорідненого з давнїм Гераклітом, що дістав прізвище "темного". Оба вони вчать, що річи світа не нерухомі, а постійнє знаходяться в руху, т. є. розвиваються; і оба заслуговують на назву "темний".

Щоби внести трохи світла в гетелівську тем ноту, ми повинні зробить короткий перегляд розвитку фільозофії.

Наука розпочала своє життє скорше з фільозофії ніж з природознавства, т. є. зпочатку її пристановищем були перебільшеня метафізики, ніж реальна природа. Розуміється, у людства здавна вже помічались пориви до природознавства, так само як ми тепер у наших найновіщих дослідників помічаємо, що вони частенько впадають в застарілу фільозофію; але ми жемо однак з повним правом сказати, що старі представителі науки були фільозофи, а нові природознавці. Тепер, нарешті, урівнанє близько або навіть вже й не істнує. Нині, ходить про вповні систематичний, природничий світопогляд, довкруги і біля якого немає нічого надприродного, нічого "підносючого", нічого метафізичного. З часів грецьких клясиків, з часів Фалеса, Демокрита. Геракліта, Піфагора, Сокрага і Платона, шукали ровязаня загадки природи. Відносно способу дослідженя, відносно того, чи варта шукати розвязки проблему у зовнішнім або внутрішнім світі, в матерії чи дусі, — відносно того вічно були хитання і сумніви. Навіть в новіщих часах, коли після тисячелітньої ночи заблимав для науки новий день і дослідники знова взялися за діло своїх давнїх попередників, в часи Бекона, Дежарта і Лейбніца, все ще велись суперечки про методу і справжній "органон" для відкритя правди. Цїле питаннє пронизував цілий ряд сумнівів; особливу трудність становить природа правди, котру треба було дослідити, і загадки, відносно котрих треба було рішити, природне чи надприродне їхня природа; всі ці проблєми родили такі великі сумніви, що Декарт, як звісно, виставив сумнів першою передумовою і головною заслугою дослідженя.

Однак на тім наука не могла зупинитись, їй

необхідна була упевненість і власне в тім пункті, котрий особливо був дорогий для Декарта і всїх фільозофів.

Вона бажала знати упевнено методу, як робити дослідженє, щоби досягти наукової правди, тотожної з упевненістю. В той час природознавство вже почало застосовувати на практиції ту методу, котрої ще шукали фільозофи. Геніяльний Картезіус, або Декарт, як він називав себе в приватнім життю, був почасти природознавцем, і в фільозофії він також посунувся настільки вперед, що зробив згадану "методу" визначеним, ясно признаним предметом свого головного твору.

Помалу все більше і більше свитає. Метафізика, незбагнене, таємниця — все це примушене полишити науку, і намісце їх повинна бути добута безсумнївна упевненість. Розвиток йде повною ходою. Фільозофія сильно розвивається і природознавство дає їй величезну користь. Тут виступає великий Кант з питаннєм: "яким робом можлива метафізика як наука?" Будемо придержуватись того, що розуміє кенігзберський старець під словом "метафізика". Він тим словом означує чудо, тайну, незбагнене і лишає за ним звичайну, теольогічну назву, котру він приводить буквально: Бог, свобода і безсмертє".

Про це ми доволі сперечались, каже Кант. Тому я хочу розслідити, чи є можливість знати дещо про це. І він бере для себе примір Коперніка. Після того як астрономи в протягу досить довгого часу змушували сонце крутитись довкола землі і це їм не вповні вдавалось, Копернік повернув методу і зробив спробу, чи не вийде краще, коли зупинити сонце і змусити крутитись землю.

Чоловік до часїв Канта стремів силою своєї думки дослідити велике питаннє метафізики, істнуваннє чуда світа. Знаменитий критик розуму повернув питаннє і занявся дослідженєм теї частини природи, горіннє котрої чоловік відчуває в сроїм мозку; він занявся дослідженєм того світильника, над яким вже до него роблено чимало дослідів; він хоче дослідити, чи можна тим світильником освітити також і величезну гидру, що носить від часів христіянства назву: Бог, свобода і безсмертє, а у фільозофів клясичної старовини філурує під імене правди, добра і краси.

Та клясична назва легко може ввести нас в блуд. Треба розріжняти правдиві, добрі і прегарні спеціяльности, якими стало занимаються точні науки, від теї гидри, котра представлялась уяві давніх при дослідженю тих віддалених понять. Назва, дана тому безмірному, метафізичному диву христіянством, — назва, котрою його означує й Кант, при теперішній стадії розвитку того питання являється більше підходячою, щоби різко відмежити ріжницю між фізикою і метафізикою, між розумно-природним і нерозумним або уявлюваним, иньшим світом.

Але, з другого боку, значінє гидри лишається для нас незрозумілим, коли ми нашу увагу звернемо виключно на її релігійну окраску. Її черево окрашене на жовто і там блимають Бог, свобода і безсмертє; спина-ж її носить окраску окружаючої природи, завдяки чому вона, подібно білим зайцям в снігу, втікає від нашої уваги. Наблизимось і приглянемось добре, і ми побачимо що на сивій спинї в більше темних тонах надруковано старо-грецькими літерами: "правда, добро і кра-

са". Коли ми постараємось в однім слові виразити сенс написів, котрі знаходяться на спині і череві фільозофсько-теольогічно-метафізичної гидри, то найвлучнійшим означенем для теї звірюки з гарним іменем буде безсумніву: "правда". Ми не повинні губити з уваги подвійного змислу того слова. Правда, представлена гидрою, непомірна. Але вона спочиває на природній підставі, на підставі природної правди, котру необхідно відгіжняти від правди метафізичної. Природна прав да — правда наукова; вона не вимагає щоби на неі дивились в захопленю, як на щось "підносюче", а хоче щоби до неї відносились тверезо; і вона так звичайна або всеобнимаюча, що всі матеріяльні річи, навіть брукові каміння, належуть до неї. Правда, представителькою якої є гидра, блуд тих далеких часів, коли людство знаходилось ще в діточій порі; тоді як твереза правда є збірним іменем, що становить в однім понятю справжні фантастичні мрії і справжні брукові каміння.

Кант поставив питаннє: яким робом можлива метафізика, т. є. віра в непомірне, яко наука? І відповідає: ця віра не наукова. Дослідивши інтелєкт з боку його здібностей, Кант приходить до висновку, що людський розум може творити тільки зображеня явищ природи, і в науці він не знає і не хоче знати ніякого другого "правдивого" розуму. І коли навіть час для тажого радикального тлумаченя тоді ще не зовсім доспів, то тим не меньше, всьому світу звісно, що кантівське дослідженє кінчиться признанєм, що розум, під котрим розуміється висча міра наших інтелєктуальних зусиль, може збагнути лишень явища

річей. Питаннє про гидру перетворилось в обробленю фільозофа Канта в тверезе, наукове питаннє про те, що таке людський розум, що то за світло і що може бути освітелне при його допомозі. Але Кант неможе вишкрябатись вповні з путанини відносно того, чи повинен він боротись з метафізичною гидрою, а чи критикувати розум, а чи занятись тим і другим вкупі. Його послідувачі, Фіхте, Шелінг, Гегель, повинні йому допомогти.

За посередництвом дослідженя людського розуму повинна бути роздушена голова гидри — це неминуче: настільки кенігсберський Копернік прочистив шлях. Але наше захопленє перед його героїчним вчинком не повинно заходити так далеко, щоби змусити нас забути про те, що душею його і його поборників все ще володіє зла метафізика, віра в правду, вищу ніж правда природна. Чудернацьке вони скорше відчувають ніж пізнають, і вони лиш крок за кроком підходять до побіди.

Кант міркує так: коли навіть наш розум обмежений тільки пізнанєм явищ природи, єсли навіть ми нічого більше не можемо знати, то ми все-ж повинні вірити в щось таємниче, вищеє, метафізичне. Щось повинно ховатись за явищами "бо де є явища, там повинно бути й щось що виявляється" виводить Кант; цей висновок лиш позірно льогічний. Хібаж не вистарчаюче, єсли явища природи являються? За тим неможе критись нічого пересадного, недосяжного, окрім власної природи явищ. Але лишім це. Кант випровадив метафізику, що найменьше формально. з царини науки і вказав їй царину віри.

Для його послідувачів і головно для нашого Гегеля це показалось пересадним. Віра в обмежений людський розум, завіщана Кантом, рамки, поставлені ним науковому дослідженю, були для велетня думки занадто малі і тісні; він стремів до універсального, і "не повинно було істнувати нічого такого, що би йому оперлось". З метафізичної тюрми він рветься в чисту атмосферу фізики; але це не значить, що сам Гегель був духовно вільний і тому хотів допомогти другим досягти волі.

Ні, дослідник ще не увільнився сам і хоче досягти знаня; його розум, його запал — тільки частинка загального полумня, що горить в кождій людині, котре хоче і може все освітити, але котре однак тільки ступнево рухається вперед. Через ту, більшу або меньшу запутаність, і наш виклад може бути тільки заплютаним. Ми хочемо вияснити звязь, істнуючу проміж старими фільозофами і їхнім "посліднім лицарем", між Гетелем, Дарвіним і загальною наукою; цим пояснюється наша епізодична біганина то вперед то назад. Шоби вияснити гетелівське вченє в його відношеню до дарвінівського, треба передусїм мати на увазї затемняючу зміст двояку природу всієї науки. Кождий дослідник, і Дарвін рівнож, освічує не тільки свій спеціяльний предмет, котрий він свідомо студіює, але одночасно і неминуче його окремі праці спомагають внести світло в відносини людського розуму до світа в його цілости. Ці відносини були початково раб ські, релігійні, негуманні. Людський розум дивився на себе і світ як на загадку, котрої він не був в стані освітити світлом своєї науки, але з котрої він мрійно дивувався, як з подавлюючого його чуда метафізики.

Всяка вкладка в науку з самого початку життя народів, ослаблювала той рабський ланцюг, котрий природжений нашому роду. Тим стремліным були охоплені як фільозофи, так й природознавці; вони спільно працювали над ослабленєм ланцюха, і справа до сього часу йшла досить успішно. Але природознавці немають ніякої підстави дивитись на своїх колєг, фільозофів, звисока.

Декотрі з них, на чолі з Дарвіном, звертають свою увагу просто на вибраний ними спеціяльний предмет і кривляться в бік світової загадки. І коли навіть Дарвін отверто заявляє, що наука не має нічого спільного з гидрою, і таким робом усуває цей предмет зі свойого шляху або я' la Кант переносить його в царину віри, то це тільки суб'єктивні обмеженя або боягузство, котрі можна дарувати окремим особам, але котрі не повинні заковувати в кайдани універсальну природу людського роду. Тут неможна сказати, по сім боці знаходиться знанє, а по тім — віра; тут Еимагається розвязанне всіх сумнівів, і чиє вчене противиться тому, той, як малодушний, буде відкинений нащадками. Вище ми сказали: натуралісти сміло звертали свій погляд на свою спеціяльність і кривились в сторону чудернацького світа чуд. Тепер ми до того додамо: фільозофи скеровують проміня жерела свого інтелектуального світла впрост на велику гидру і при тому приходять в таке замішаннє, що кривляться на жерело власного світла. Двоякість тих і других — до того пізнаня привів розвиток річей — поконана, завдяки відкритю, що людський розум або смолоскип, осьвічуючий річи, теї самої природи, того самого роду, що й освічувані об'єкти.

Кант лишив своїм нащадкам в спадщину дуже скромне переконанє, що світ пізнаня людського роду занадто нікчемний, щоби освітити велике диво. Коли доказано, що він не дуже нікчемний, що наш світ не більше і ні меньше чудесний, ніж об'єкт, належучий до освітленя, то віра в чудесне або в гидру, т. є. віра в метафізику, вбита. Так що чоловік повинен роспращатись зі своєю пересадною скромністю; і тому в значній мірі допоміг Гегель.

Для трунтовного ознайомленя з справою треба нагадати історичний хід подій крок за кроком і в усїх подробицях. Тим неменьше ми і в такім разї можемо ограничитись лишень коротеньким начерком, так як загальна просьвіта в наш час посунулась настільки вперед, що причасному до него читачеви лехко буде самому доповнити не докінчену картину.

Недивлячись на істнуючу між ними ріжницю, прації Дарвіна і Гегеля ведуть спільну боротьбу з метафізикою, з безсенсовним і відчутим. Поклавши собі за завданє вияснити як ріжницю так й те спільне, що вяже названих дослідників, ми не можемо включити в коло нашого серіозного розгляненя і велику гидру. Але затію ту виконати доволії таки тяжко, завдяки множеству імен, надаваних в протягу історії тому диву. Що таке метафізика? Судячи по назві, вона була галузею науки — була, але тінь її помітна й нинії. Чого вона шукає, чого хоче? Розуміється, просвіти! Але відносно чого? Відносно Бога, свободи

і безсмертя, — це в наші днї звучить цілком так як пастораль. І коли ми її зміст опреділимо назвою клясичної давнини: правда, добро і краса, то все таки дуже важно пояснити собі і читачеви, чого властиво шукають і хочуть метафізики; инакше неможливо вистарчаюче опреділити і вияснити заслуги Дарвіна і Гегеля, анї того, що вони зробили, ні того, що вони опустили і, що, треба робити з помилками.

Не можливо опреділити гидру вповні підходячою назвою, так як в неї занадто богато назв. Вона бере свій початок з часів, коли людській рід ще знаходився в діточій порі, і лінгвіністи згідні в тім, що в ті давні часи річи означувались многими назвами, а назви служили означенем для многих предметів, від чого пов'стало велике замішанє, досліджене в наші часи і признане жерелом митольогії. Прочитайте, примір., що Макс Мюлєр каже про це в своїй "Chips af a German workshop". Ми довідуємось з того твору, що релігійні казкові вченя поган і христіян являють ся не дикою дурницею, а становлять природний розвиток богацтв мови. Обвинувачуванне перших народів в злишности поезії відноситься до їх язика. Не дивлячись на те, що ми кажемо: "він вбив час". Подібні, розумно розмальовані образи служили нашим предкам, особливо прихильним до поезії і прибільшуваня, для прикрашеня метафізичного світу чудес. Назва завжди є і була образом для звичайної річи. Хто забуває про це і приписує словами пересадне значінє, той впадає в метафізику; вони суть родовим понятєм для всїх митольогічних байок. Поет — це свідомий митольог, митольогія — несвідома поезія. З того виходить, що коли ми говоримо про світ чуд, то все залежить від свідомости, котра є в тих словах. Чудесне, небесне, божеське, невиразиме і незбагнене безсумнїву все, що істнує, коли ті слова повинні служити тільки для того, щоби дати вихід нашим чувствам. Але тільки ніхто не повинен просто і тверезо висказувати слідуюче: все, що істнує, є гидрою і знаходиться в сполуці з неприродною правдою або з чимсь таким, що фантисти метафізики називають Богом, свободою безсмертєм. Справою всього ходу образованя людства було стремлінє оволодіти зовсім не поезією взагалі, а лишень несвідомою пересадною поезією, і над тим трудились всі представителі науки, почасти навмисне, а почасти нехтівши.

## ٧.

## СВІТЛО ПІЗНАНЯ.

Звідкиля взяти світло? Мойсей дістав його з гори Синайської; але після того люди більше трох тисяч літ повторяють: "не кради!" і одночасно ще й нині продовжають красти неначе ворони; це значить що виявленє не дописило, не показалось дійсним. Опісля явились фільозофи і порішили добути це світло спекулятивним шляхом з нетр людського мозку, а ргіогі, як вони це називають. Але що відкривав оден, те заперечував другий. Природознавство ступило на третій шлях — на шлях індуктивної методи; воно брало знанє з спостереженя. Воно, нарешті, створило справжню, дійсну, постійну науку, признану цілим світом і ні ким не заперечувану, — науку, котру ніхто неможе і не бажає заперечувати.

Ясним і безсумнівним висновком з цего  $\varepsilon$  те, що ми повинні шукати світла шляхом, на котрий стануло природознавство.

Але є чимало людий і много приналежних до "вижчих шарів", які посідають науки, котрі не вдоволяються тим світом. Вони балакають про потребу "метафізики, творять власну літературу і уперто стараються доказати, що всяке об'єднанє і пізнанє, здобуване на підставах природознавства, як би воно не було хосенне в окремих наукових галузях, невистарчаюче загально і в цілости.

"Сущність матерії, — кажуть вони, — проста незбагнена; всяке механічне тлумаченє природи сягає тільки до спостеріганих в цім таємничім субстраті змін і лишає незадоволеною нашу потребу в причинковости, в її основнім початку".

Потребу в метафізиці, — каже Юлій Фрауенштедт, — Шопенгавер порівнав з потребою чоловіка, що опинився в цілком незнайомім товаристві, оден член котрого по черзі рекомендує йому другого як свого свояка і приятеля і знакомить його з ним. Але яким робом, до вражої матери, явилось те товариство? Це — специфічно фільозофське питаннє.

Де кінчиться природознавство, там починаєть ся фільозофія. Хоча предмет обох, — каже Фрауенштадт, одне і те саме, — цілий світ, космос, але ріжниця та, що природознавство розгляда його з боку його закономірних явиш, а фільозофія — з боку його внутрішної сути".

Та, повинні ми тут негайно додати, фільозофське дослідженє не принесло жадних плодів, во-

но нічого не роскрило відносно внутрішньої сути природи.

Як відомо, природа становить лишень явища або зміни. Все в природі знаходиться в постійній формації, стремліню і зниканю. Але фільозофуючі люди хочуть субстанціяльного, істотного, або дюринговських "незмінчивих правд".

А так як нічого подібного найти було неможливо, то здебільша люди відмовлялись від дальших пошукувань і, по приміру Канта, від фільозофії звертались до "критичної фільозофії" т. є. звалювали вину за незнайденє створеного їхньою уявою фантома, в котрім повинні були втілитись сущність і незмінливість, на убогість нашої пізнаючої сили, котра, будучи нездатною до нічого більше високого, возиться тільки з тими цінностями, котрих нищить і іржа і міль. Так що ми й тепер висимо, як й тисячу літ тому назад між небом і землею.

Многі вже покінчили з тею несенітницею, але тільки практично. Так як релігія і метафізика неможуть дати нічого певного, то матеріялісти старої школи задоволяються тим, що перескакують через ті надприродні маяченя і переходять до чергових справ природознавства. Штигелінг каже: "Міст може бути перекинений тільки з того берега, на котрім отаборились природничі науки; це буде понтоновий міст. Всі нові факти, спостереженя і відкритя стають в належнім порядку одно перед другим, поки вони не досягнуть лежачого в туманній далечині другого берега; тоді — і не раніще — ми доберемось до дійсної системи".

Але являються вповні компетентні дослідники і, доказують, що той спосіб не тільки занадто

відділює розвязанє проблєми, але й цілковито нічого не обіцяє і в будучности, так як всі підпори або понтонні мости, котрі природознавство ставить оден перед другим, не наближають нас до другого берега. "І як би хто небудь, — каже Шепенгавер, — поподорожував по всіх планетах всіх сонічних системах, то він і тоді ні на крок не посунувся-б вперед в метафізиці". Так говорять не тільки померші фільозофи, але і живучі гепер натуралісти. Дю - Буа - Реймон читає нам "про границі пізнаня природи" і доказує, що істнують природні річи, котрі не доступні для нашого пізнаня, розуміня, поясненя і т. д.

В 271 зошиті "Sammlung gemienverstandlicher Vortrage" Вірхова і Гольцендорфа якийсь доктор Тьонфер каже: "Ми, розуміється, знаємо, що з признанєм атомів сущність матерії не поясняєть ся, але натураліст зовсім не рахує своїм завданєм дослідженє сущности матерії: він придержується того, що йому дано, і покірно признає, що людському розумови поставлені межи, котрих він ніколи не переступить".

Можна навести десятки цитат з сучасної літератури, потверджуючих істнованє прирви між звичайним пізнанєм природи і стремлінєм до метафізики, тоб-то плутанина, пануюча в питанню: звідки взявся світ? — безконечна. Справді клясичною є плутанина, пануюча в "Історії матеріялізма" Ф. А. Лянге. Не дивлячись на много маючої першорядне значінє краси і досконалих сторін твору, не дивлячись на демократичне спорідненє автора з соціялістичною партією — що ми признаємо, — фільозофська точка погляду Лянге пожалованя гідним, яке тільки коли небудь

можна було бачити, карабканєм в тенетах метафізики. І власне в тім безмірнім трепеті і нерішучости полягає значінє твору, так як він хоча й не розвязує задачі і неприходить до ніякого висновку, але завдяки йому проблєма вияснюється до такої міри, що остаточне розвязаннє її стає неминуче близьким.

На підставі того знаходяться противники в роді д-ра Гідеона Спікера (Ueber das Verhaltnis der Naturwissenschaft zur Philosophie"), вказують на те карабкане і надужувають своє право критики, шоби вкупі з Лянге дескридитувати і матеріялізм. Так що не лише вічні вимоги теперішного часу змушують нас перейти за межи практичного матеріялізма. Цей матеріялізм полишає на боці питаннє про істотність, про субстанцію або "границі пізнаня" і продовжає ваниматись будовою своїх природньо - наукових понтонів, не бачучи або не хотячи бачити, що все це може забрати потік і що можна не досягти : ругого берега, де панує несамовитість метафізики. Матеріялізм, що вміє приміняти на практиці пізнанє і пояснюванє ріжноманітних матерій, сього часу проминав пояснюване матерії пізнаня, і через те прихильний історик того матеріялізма не може осягнути остаточної побіди над руїнами ідеалізма.

Сила пізнаня або поясненя суть єдиною істотною в світі силою, котра ще й досі підноситься до вершин божих. Вона знаходиться в світі, а між тим запевняють, що вона не становить світової, фізичної, механічної сили. Яка та сили? Метафізична! І ніхто при тім не може пояснити, що це значить. Всі опреділеня, котрі нам даються,

противні. Метафізичне — це не фізичне, ненамацальне, незбагнене. Шо це як не чуття, ког не сять обдаровані з вище ідеалісти, не знаючі, де воно ховається!

Людина хоче знати все, та ось знаходиться щось, чого неможна знати, пояснити і збагнути. Тоді чоловік скоряється і вказує на обмеженність людського знаряду пізнаня. "Істнують два пункти, — каже Лянге, — де розумови поставлені границі. Ми не встані збагнути атомів і ми з атомів і їхнїх рухів не можемо вивести поясненя найнекчемнійшого прояву свідомости... Можна понятє матерії і її сил повернути на всі лади, але ми завжди наткнемось, нарешті, на незбагнене... Не зовсім, тому не раціональний Дю - Буа - Реймон, запевняючи, що ціле наше пізнанє природи в дійсности ще не пізнанє, що воно дає лишень сурогат поясненя. Цей пункт мимо якого так неуважно проходять систематики і апостоли механічного світогляду, — питаннє про границі пізнаня природи".

Подрібне наведенє цеї цитати, властиво кажучи, було злишнім, так як подібні фрази відомі всїм. Так балакає не тільки Лянге, так говорять Юрген Бона Маєр і фон Зібель, так би говорили, як би виповілись з приводу цього. Шефлє і Затмер; так балакають представителї всього пануючого світа, коли тільки вони опередили в своїм розвитку капуцинів. Але з соціял-демократами Лянге не був докладно ознайомлений, инакше він би знав, що і в тім пункті вони доповнили механічний світопогляд.

Я прошу моїх читачів подумати трохи над тим до того довело би, як би наше знанє і піз-

нанє, як би застосовуваний в останнім сталітю з таким успіхом наукою умовий апарат показався-б ще лишень "сурогатом".

Де є в такому разі дійсний? І як би ми перерили всі фоліянти фільозофії, то не знайшлиб ніяких певних вказівок відносьно того, так як власне то фільозофи знищили в такій мірі віру у втіленого володаря неба і землі. Не фільозофський релігійний світ дійсно володів пристановищем висшого розуму, котрий наділив частинсю свого духа брудну землю. І тому представителі цього світа були-б в праві відріжняти святий дух від звичайного, справжню субстанцію — від її сурогата. Але не зрозуміло, як подібне розріжненє можуть захищати люди, що полишили всемогутність першобутнього духа на долю сліповіруючим.

"Гегель зробив великий крок назад в порівнаню з Кантом, — каже Лянге, — цілковито полишивши думку про більше загальний спосіб пізнаня річей, ніж людський". В тій фразі, отже, висловлений жаль про те, що Гегель мрів про надлюдське пізнанє. Ми на це відповідаємо: реакція, що трубить скрізь відбій "назад до Канта", котрий розлягається скрізь в наші дні, походить з нерозумного стремліня повернути науку назад і над людським пізнанєм поставити "більше загальний спосіб пізнаня". Для реакції булоб бажаним знищити набуте в певній мірі пануванє людини над природою і висунути зі смітника скиптр і корону для старого букі, щоби знова ввести в царство забобонів. Фільозофська течія нашого часу суть свідомою або несвідомою

реакцією проти замітно зростаючої свободи на-

Варта лише трохи дослідити з боку її змісту метафізичну думку про "границі пізнаня", що тягнеться через усі розділи знаменитої книжки Лянге і на всї голоси повторяється сучасними ученими, щоби без хитань признати її безсенсовною фразою: "атоми незбагнені, а свідомість непояснима". Але цілий світ складається з атомів 1 свідомости, з матерії і духа. Коли атоми і свідомість незрозумілі, то що-ж тоді лишається для розуму розуміти і пояснювати? Лянте має рацію, -- властиво кажучи, нічого не лишається. Та-ж наше розумінє, як запевняють, не розумінє, а лише відомий сурогат. Можливо, і сиві звірята, котрих принято називати ослами, тільки лиш сурогати серед єств з дещо вищою організацією... Я вже схарактеризував в иньшім місци фільозофію, як науку, що стремить до надприродної, нерозумної правди. Коли люди починають недовіряти язикови і обвинувачують його в тім, що він означує річи не правдивими назвами, то це є явною признакою того, що ці люди близькі до божевілля. Гіослухайте, що написав в "Історії матеріялізма" Лянге: "Чи повинні ми при опреділеню понять "правда", "добро", "дійсність" і т. д. називати правдивим, добрим або дійсним тільки те, що є таким для людини, а чи ми повинні впевняти себе, що все те, що людина признає правдивим, добрим і т. д., є таким і для всіх мислячих, істнуючих і могучих істнувати сотворіжь?" На це ми відповідаємо ясно і просто: як правдиво, що справжньою глупотою є те, що на загальнопринятій мові зоветься глупотою, так нерозумно уявляти, що добре, правдиве, дїйсне або мисляче єство де небудь в другім місці могло бути инакшим, нїж те, котре на загально принятій мові називається добрим, правдивим, дійсним або мислячим єством.

В метафізичній уяві вода доконче повинна бути мокрою, так як назви вода годі пристосувати до того, що не є мокре. Нам, розуміється, незвісно, скільки невидимих пород дерев відкриють ще в Америці, але ми можемо з аподиктичною, кантівською упевненістю сказати, що, дошки вирізані з дерева — не робить ріжниці, чи виросло те дерево на Марсі або Юпитері, — не можуть на вигляд і на смак бути такими, як мясо. Нехай дарують мені читачі ту занадто різьку ілюстрацію моєї думки, але приходить край всякому добродушному, коли із за потреби в метафізиці люди починають вносити плутанину в мову.

Наші досліди, спостереженя або "явища" клясифіковані і наділені назвами нашою здатністю творити понятя, і мовою. Поки зміни, що відбуваються, неістотні, т. є. поки тяг природи не переходить границь, встановлених понятями і мовою, все лишається по старому. Але як тільки зміни або явища що припадково відбуваються, перейдуть ці межи, перейдуть туда де правда, мисляче єство, дошки, мясо або пізнанє являють ся сурогатами иньшими, то вони дійсно стануть другими річами і ми будемо потребувати других виразів для їх означеня.

Світло пізнаня робить людину володарем над природою. За його помічу чоловік може мати в літі зимний лід, а в зимі — літні овочи і квітки. Але пануванє лишається все-ж обмеженим. Все,

що ми можемо, ми можемо робить тільки за помічу сил і матеріялів природи. Бажанє в необмеженій мірі правити природою одними лишень словами, одним "нехай стане" може приступити до голови тільки фантасту. Як діти і дикуни хочуть необмеженого пановання, так наші вчені, схожі на дітей, хочуть необмеженого пізнаня. "Система задоволюваняся даним світом ,--виповідається Лянте, — знаходиться в противеньстві з стремлінєм розуму до єдности, з мистец твом, поезісю і релігією, в котрих заложений потяг перенестись за межи досліду". Але звісно, що мистецтво і поезія є породженями фантазії, хоча зрештою, породженями прегарними і достойними преклоненя; і коли релігія і стремлінє до метафізики не претендують ні на що инше і зачислюють себе до тої самої категорії, що і мистецтво і поезія, то ні оден розумний чоловік не буде цьому перечити. Нехай в чоловіка дійсно буде метафізичне стремлінє переноситись через всі границі, коли він тільки знає що це стремлінє не є наукове. Світло розуму, безсумніву має свої межи, як всі річи, як дерево і солома, як техніка і розум, отже межи розумні, котрі повинни бути у кожної частини природи, коли та частина не є дурницею.

Як людина може все зробити, так вона може і все пізнати — в межах розумних границь. Ми не можемо створяти як Господь Бог, що створив світ з нічого Ми повинні триматись даного, сил і матерій, які є, і рахуватись з їхніми особливостями; кермувати ними і направляти їх, надавати їм певну форму, — це ми зовемо "творити"; приводити до порядку, узагальнювати або класі-

фікувати матеріяли, які  $\epsilon$ , виводити математичні формули перетворень природи, — це ми зовемо пізнавати, поясняти, розуміти.

З вище сказаного виходить, що ціле світло нашого розуму, — справа формальна, механічний процес. Як в технічнім витворі явища природи фізично перемінюють свій вигляд, так в науці перетвореня природи повинні проявитись духово. Як витвір незадоволяє непомірної потреби людини творити, так й наука або "природопізнанє" не вдоволяє непомірної потреби людини в причинковости, її стремліню пізнати причину всіх поичин. Але як розумна людина не буде нарікати на те, що ми завжди для твореня потребуємо матеріялів і з нічого і добрих бажань не можемо нічого зробити, так і той, хто розуміє природу пізнаня, не схоче перенестись тим пізнанєм за межи досліду. Для пізнаня і поясненя, так само як і для твореня, ми потребуємо матеріялу. Тому пізнанє не може вияснити, де матеріял починається або звідки він походить. Світ явищ або матеріял — це те примітивне, субстанціяльне, що немає ні початку, ні кінця, ні походженя. Матеріял істнує і все істнує — матеріяльне (в шярокім розуміню цього слова), і людська сила пізнаня, або свідомість, є частиною того матеріяльного буття і може, як і всі другі частини, виконувати лишень певну, обмежену функцію природопізнанє.

Коли Шопенгавер висловив бажанє, щоби йому було "представлено" все суспільство, то він не спостеріг, що уява — тільки відома церемонії і що для кожної церемонії уявлюваня повинно бути вже неуявлюване суспільство. Як "у-

явленє", є дійсним тільки в світі людей, так і "пізнанє" дійсне тільки в світі досвіду. Метафізичне стремлінє хоче шукати той порядок, бажає перенести пізнанє за границі природи пізнаня, т. є. немов-би бажає скочити вище своєї голови або власноручно витягти себе за волосся з бруду, як то зробив Мюнгавзен. Тільки той, в кого бренять в устах вічні релігійні контрабаси і флейти, і хто, отже, не знаходить ніякої цікавости в перетвореню світа, тільки той може думати про такий очайдушний крок. Лянге справедливо вауважає, що відносини між назвами і річами, опреділеня, роблять фільозофам чимало клопоту; але він не помічає, що він сам неустанно барахкається в тих самих сітях. Слова або назви завжди означають цілий рід ріжниць. Чорні і білі, росіяне і турки, хінці і ляпляндці включені в назву "чоловік". Але як ріжниця переходить границі роду, як вона більше ніж формальна, то назва на ті вже не поширюється. Тому ні одна річ не може вийти поза межи своєї загальної природи, поза границі свого опреділеня. Чому з інтелектом повинно бути инакше? Хіба-ж він або пізнанє не належуть до явищ, до річей світа? Тільки там, де істнує два світи, відчуваний, звичайний, і "висший" релігійний, або метафізичний, можна придержуватись віри в вищу природу або вищеє походжене свідомости. Але в такому разі немає ніякої підстави обмежувати те стремліне вищої дурноти. Чому не обожествляти, як і пізнане, також бляху, дошки і мясо? Завданє радикалів полягає в тім, щоби показати, що навіть послідні, найбільше непомітні останки "чогось то вищого" повинні бути вкупі з найдурнійшими забобонами відслані до архіву.

• • •

Світ дає форми, зміни або перетвореня. Для кого цього занадто мало, той нехай шукає вічного над зорями, як релігія, або за явищами. як фільозофія. Та "критичні" фільозофи смутно відчували, що те, чого шукають люди, є дуреньством, од якого повинна визволити людськиї ум просвіта. Тому вони відмовились від досліджуваня субстанції і звернули свою увагу на орган досліджуваня, силу пізнаня. При тому вони взялись за критику. Коли перше припускали, що за кождим кущем повинно критись "щось вище", то тепер те припущенє, що найменьше в керуючих колах, витіснене до останньої таємниці, до посліднього атома і до ще більше таємничої свідомости.

Тут знаходяться "границі нашого пізнаня", і тут починається божевіллє. Увільнитись від того божевілля тим тяжче, що з початком вимог четвертого стану нашим урядовим ученим приписано вести консервативну, реакційну політику. І вони виявляють знаменитий до того нахил, хочуть лихо зробити затяжним і вертаються назад до Канта. У покійного Лянге це могло бути невинним схибленєм; але многі його послідувачі — обманці, що покористались працею свого попередника, як средством боротьби з новим суспільством і примушуючі нас таким робом довести розробленє критики розуму до краю.

Все, що ми пізнаємо, кажуть неокатіянці,

може бути пізнанє крізь призму свідомости. Все, що ми бачимо, чуємо, відчуваємо, може доходити до нас тільки при помочи змислу, отже через душу. Тому ми не можемо пізнавати річи в чистім в справжнім їх вигляді, а лиш такими, якими гони видаються для кождого суб'єкта. Після Лянте "відчутє це матеріял, з котрого твориться зовнішний світ". "Пункт, про який йде мова, можна назвати вповні ясно. Він становить немов би яблоко гріховне після Канта, це — відносини, проміж суб'єктом в пізнаню.

Таким робом власні гріхи звалюються на після-кантівську фільозофію. Послухаймо Лянге: Після Канта наше пізнанє походить із взаємин обох (суб'єкта і об'єкта) — це безконечно просте і постійно непризнаване положенє". " З того погляду виходить, — продовжає Лянге, — що наш світ явищ не тільки продукт наших уявлювань, а продукт об'єктивних впливів і суб'єктивної форми цього світа. В відомім значіню об'єктивним Кант називає не те, що признає тим або другим якийсь окремий індівід завдяки припадковому настрою або хибам своєї організації, а те, що повинно признати людство в цілости за помічу своїх чувств і свого розуму. Він називає те об'єктивним, коли мова йде тільки про наш дослід, і, противно, трансцендентальним або инакше фальшивим, коли ми застосовуємо подібні пізнаня до "річей в собі" т. є. до річей, істнуванє яких абсолютне, незалежне від нашого пізнаня". Пе ред нами та сама юшка, неустанно підогрівана. Вона була-б ще зносьна, як-би її приготованє так і позволено було рахувати за домагане, яким воно, на позір, є. Як би я не знав, що за вірою в

трансцендентальні об'єкти криється основа всілякої забобонности, то я не став би довго розбиратись між звичайними об'єктами, котрі "повинно признають людство за помічу своїх чувств і свого розуму" в цілости, і вищими об'єктами, "річами в собі", а полишив би на боці річи, істнуванє яких не залежне від нашого пізнаваня", доки вони не стали би помітні для мого пізнаня. Але тепер, коли я знаю, що між рядками тих слів кристься стремлінє, вийшовши за межи звичайних об'єктів дібратись до віри в об'єкти трансцендентальні, я ясно відчуваю, що в основі теї юшки лежить стара ріжниця між святою і звичайною правдами. За явищами світа, як запевняють, кристься щось вищее або таємниче, що занадто високе для розуміння нашого уму, для висоти чого наш розум занадто нікчемен, що ми неможемо пізнавати "формально" і до чого через те ми повинні стреміти коли не за помічу віри, котру дає релігія, то хочаби через трансцендентальну фільозофію. Так, матеріялісти забували досі про те, що треба рахуватись з субективним елементом нашого пізнаня, і приймали без критики змислові предмети за чисту монету. Ту похибку треба поправити. Приймемо світ за те, чим він є після Канта: за мішанину суб'єктів; але будемо триматись того, що цілий світ -- одна єдина мішанина, а отже і єдність; будемо також тямити про те, що та єдність діялєктична, себ-то складається з своєї протилежности, з мішанини або з множества.

Серед множества річей світа  $\varepsilon$  такі, як дрова, каміня, кавалки глини, дерева і т. и., котрі без всяких сумнівів називаються об'єктами. Я

кажу "називаються", але не кажу ще, що вони дійсно об'єкти. Істнують також річи, як квіти, пахощі, тепло, світло і т. д., приналежність котрих до числа об'єктів є вже спірною; відтак йдуть річи ще меньше подібні на об'єкти, ось як біль жолудка, радощі любови і весняне прочуття, кот рі цілковито суб'єктивні. Нарешті, є ще об'єкти, що суть більше суб'єтивні і найсуб'єктивнійщі, ось як сновиди, галюцінації і т. д. Тут ми досягли в тім питанню зворотної точки. Матеріялізм побідив, коли ми повинні признати, що мріїї дійсний, реальний процес, хоча й званий суб'єктивним. Тоді ми радо згодимся з "критичними" фільозофами, що дрова і каміня, всі річи що зовуться без всяких хитань об'єктами, також пізнаються за помічу наших зорових і намацальних змислів і, консеквентно, не чисті об'єкти, а суб'єктивні процеси. Ми радо признаємо, що вже одна думка про чистий об'єкт або "річ в собі" є недоброю думкою, що позирає в бік невідомого иньшого світу.

Ріжниця між суб'єктом і об'єктом — ріжниця відносьна. Вони оба одного роду. Це дві форми одного єства, два індівіди одного роду: суб'єкт або іменник всіх прикметників називається явищем природи, дійсністю, емпіризмом або буттєм. Ніхто не буде перечити, що істнованє його припадково настроєно в такій-же мірі реальне, як істнуванє Монбляну, себ-то якости істнованя одного і другого однакові, хоча істнуванє Монбляна доступніще свідомости всіх, ніж настрій, котрий істнує тільки для свідомости певного індівіда Досить того, що воно істнує і, отже, належить до одного цілого з усім буттєм. Хто вимагає ще

більше ясного доказу об'єктивности, нехай звернеться до Декарта, що признав, як відомо, за свідомість, за содіто безсумнівне істнуванє. Ідеалізм, вся новіща фільозофія, що поставила об'єктом свого спеціяльного дослідженя суб'єкт пізнаня, жиють і ділають в тім переконаню, що інтелєкт або свідоме мисляче буття — найочивидніща з всіх очивидностей. "Самовідчуванє і самосвідомість, найтруднійщі понятя для фізіольогів, суть однак для кождої окремої особи чисто фактично, завдяки внутрішному досліду, найсправедливійшими і найбільше безсумнівними понятями", каже Лазарус в "Das Leben der Seele". Чи то буде внутрішний чи зовнішний дослід, для нас вистарчаюче, коли дух — об'єкт досліду.

"Стремліня нашого розуму до єдности" вимагають від теольогів і фільозофів, щоби вони признавали "щось вищее" або незбагнене. Від нас вони вимагають, щоби ми розуміли небо і землю, тіло і душу, атоми і свідомість як многообразні явища одного єства, як богаті формами відміни одного роду, як ріжноманітні прикметники одного іменника. В темну незрозумілість або неэрозумілу темноту фільозофії вноситься повне світло за помічу встановлених язиком відношень проміж іменником і прикметником. Язикознавці давно вже підкрисляли єдність язика і розуму. Кождий прикметник язик перетворює в іменник і навпаки. Колір звязаний з листком, т. є. він прикметник останнього; листок сполучений з деревом, дерево з землею, земля — з сонцем, сонце -- з світом, світ, нарешті, останнє єство, або іменник, — єдиний рід або субстанція, сполучена гільки сама з собою; світ вже не прикметник, і над ним немає нічого. Те, що після термінольогі граматистів називається іменником і прикметником, на другій мові називається матерією і формою. Камінь матерія; базальт, булижник або мармур — форми. Але й матерія камня є знова таки форма необмеженого, а це останне — форма буття. Світ — єство; матерія або "річ в собі" те, що не форма; в протилежність світу все і вся, невиключаючи мисленя і пізнаня, сути прикметника, явища або суб'єктивности. Таким робом зміняються понятя "іменник" і "прикметник", "матерія" і "форма", "єство" і "явище" йдуть до найвищого, спускаючись до найнищого. Все, що ми схоплюємо за помічу нашої спосібности розуміння, ми схоплюємо як частину цілого і як цілу частину.

Зрозумінє теї діялєктики цілковито освічує і пояснює містичне стремлінє шукати за видимим правдиве, тоб-то за кождим прикметником іменник. Тільки завдяки незнаню діялєктичного процесу розуміня люди могли дійти в тім стремліню до такої дурниці, як мрії про іменник вні прикметників, про правду вні явища. Критична теорія пізнаня повинна признати дослідом самий знаряд досліду, через що літаннє за межи досліду не належать більше до обговореня.

Але як виступають сучасні фільозофи з істориком матеріялізма на чолі і заявляють, що світ дає нам явища, що служать об'єктами досліджуваня природо-знавства, так як воно має до діла з змінами, ми-ж вибрали предметом свого дослідженя вищеє пізнанє або вічні, дійсно істнуючі об'єкти, то стає ясним, що ті фільозофи — або ошуканці, або дурні, що не бажають вдоволятись

всіми пісчинами піскової купи, а шукають за всіми пісчинками ще поверх того піскову купу без пісчин. Хто знаходиться в такім повнім розладі з сумним світом явищ, може собі зі своєю безсмертною душею сісти на вогнений віз і їхати на небо. Але той, хто хоче лишитися тут і вірити в користь наукового природознавства, повинен ознайомитись з матеріялістичною льогікою. Вона каже:

- 1. Інтелєктуальне царство тільки від сього світа.
- 2. Процес, котрий ми називаємо пізнанєм, розумінєм, поясненєм, може і повинен клясифікувати в відміни і роди тільки цей світ відчуваного, взаїмно звязаного буття; він повинен і може приміняти тільки формальне пізнанє природи. Другого пізнаня не буває.

Але тут являється метафізичне стремлінє, що не вдоволяється формальним пізнанєм, а бажає пізнавати, само не знаючи як. Для него не є вистарчаючим клясифікувати досліди за помічу розуму. Те, що природознавство називає наукою, для него тільки суротат, жалке обмежене знанє; він бажає необмеженого перетвореня всього в дух, так щоби річи ростоплювались в розуміню Чому-ж це миле стремлінє не хоче зрозуміти, що воно ставить тільки непомірну вимогу? Світ походить не від духа, а навпаки. Буття не вигляд інтелєкта, з інтелєкт — вигляд емпіричного буття. Буття — абсолют, котрий повсюдний і вічний; мисленє — тільки особлива, обмежена форма його.

Не дивниця, що як фільозоф нівечить той факт, то світ є для него загадкою. Перекрутивши навиворіть відношенє, що істнує між мисленєм

і буттєм, так що воно суперечить дійсности, зрозуміло, що він примушений ламать собі голову над "протирічєм мисленя".

Хто, навпаки, зачислює розум до природних річей, як явище серед других явищ, той не хоче мати діла поруч з "формальним" знанєм ще з якоюсь вищою дурницею; він признає істотністю річей не пізнанє, а житє емпіричне, матеріяльне житє.

Наука або пізнанє не повинні заміняти життя, життя не повинно і не може роспливатись в науці, бо-ж воно більше ніж наука. Тому за помічу пізнаня або поясненя неможна вповні заволодіти ні одною річею. Ні одної річи неможливо пізнати вповні, вишню так само мало, як відчуванє. Коли я навіть пізнав вишню після всїх вимог науки з ботанічної, хемічної, фізіольогічної точки погляду, то все ж я єї дійсно знаю тільки в тім випадку, коли я її пережив, випробував на дослід, довідався, бачив, абмацав і проковтнув. Але нехай читач при тім не тратись з уваги того, що ріжниця між пізнанєм і справжнім пізнанєм в наших устах має цілковито иньше значінє, ніж в устах метафізиків. Ми бажали-б навести ріжницю між відірваним від житя пізнанєм, що практикується на шкільній лавці, і живим пізнанєм, що розвиваєть ся за помічу матеріяла досліду і з него. Житя служить для знаня гіпотезою, а дослід — услівєм. Це розумне. I хто шукає знаня иньшим шляхом, хто хоче пізнавати без гіпотез, той може з таким самим успіхом шукати чотирокутних кругів, зелізного дерева і всякої другої дурноти. Там, де хочуть перейти природні границі, якої будь річи — і в тім разі пізнанє не являється виключенєм, — там переходять і границі розуму, там чорне стає білим і розумне нерозумним.

Бушуючою тепер пожалованя гідною фільозофською критикою людський розум зображуєть ся якоюсь нікчемністю, котра встані пояснити тільки поверхові явища річей; для него буцім би то не досяжне дійсне поясненє, так як істотність річей не дається дослідити. На підставі того може бути піднесене питанє: чи володіє кожда річ окремою істотністю, чи без міри є тих істотностей, а чи цілий світ має одну єдину істотність. При тім стає очевидним, що наш розум посідає здатність приводити все у взаїмну злуку, зсумовувати всі частини і ділити всі суми. Всі явища інтелєкт перетворює в істотности і признає всі істотности явишами одної великої загальної істотности — природи.

Незгідність між явищами і істотністю не незгідність, а лишень льогічний процес, діялєктична формальність. Істотність всесвіта — явище, і її явища істотні.

На підставі вище сказаного нехай живе стремлінє за всім видимим шукати істотність, нехай живе метафізична потреба — але при умові, наколи вона признає "формальне пізнанє природи" єдино розумним практичним застосованєм науки Стремлінє піднестись за межи явищ до правди і істотности — божеське, небесне, т. є. наукове, стремлінє. Але воно повинно вистерегатись пересадних захоплень; воно повинно знати свої границії. Воно повинно шукати божеського і небесного серед земського і недовговічного, свої правди і істотности воно неповинно відділяти від явища

воно повинно шукати тільки суб'єктивних об'єктів, відносьної правди.

З останнім згідні також старо-неокантіянці; ми не згідні лишень з тею гіркою покорою судьбі і з тим тайним поглядом в бік вищого світа котрими вони супроводять своє вченє.

Ми не згідні з тим, що "границі пізнаня", так як слідком за ними йде віра в безмежний розум. Їхній розум каже: "де є явища, там повинно бути щось трансцендентальне, що з'являється". А наша критика каже: те щось, що з'являється, і є саме явище; іменник і прикметник — одного роду.

Світлом пізнаня чоловік освічує всі річи світа. Для доброго застосованя того світла чоловіком і для того, щоби при тому не було ошуки, необхідно признати, що світло пізнаня — така сама річ, як і всї другі. Дарвінівське походженє родів, де оден рід розвивається з другого, повинно і в тім випадку увійти в силу. Моністичного світогляду натуралістів в вузшім значіню того слова — не вистарчає. I хоча Гекель вповні доказує "перероджене пластідів" (Peregenesis der Plastidule"), хоча походженє організмів з неорганічного вповні доказане з повною очевидністю, але для метафізики все-ж ще лишається маленька дірочка: велика ріжниця між духом і природою. Монадою наш погляд стаєсь тільки завдяки матеріялістичній теорії пізнаня. Як тільки в нас являється розумінє відносин між іменником і прикметником загально, то ми не можемо не признатись, що наш інтелєкт є відміною або формою емпіричної дійсности. Матеріялізм давно вже, правда, встановив те головне положене, але воно лищилось тільки запевненєм, антиципацією. Для доказу того положеня потребується загального зрозуміня того, що наука взагалі не стремить до нічого иньшого, як до клясіфікуваня після родів і відмін чуттєвих спостережень. Розчленовуванє або членоскладова єдність — ось в чім полягає ціле її уміннє і стремлінє. Про другі об'єкти, розуміється, сказано ще мало, єсли ми докажемо, що "щось" належить до роду природніх річей; тут є пожаданим точніще знанє, примір., чи органічне або неортанічне єство є об'єкт, сила він, а чи матерія, рослина чи звірина і т. д.; що той об'єкт природний, само собою розуміється. Але що тичиться розуму, що обожествляється в протягу тисячеліть, відносьно котрого не можуть рішити, до якого трансцендентального кутика за числити його, то про него сказано вже чимало, єсли доведено, що він тільки відміна, форма або прикметник природи і що він повинен тим бути, як граматична єдність слова і думки допускає лишень одну природу. Як неминуче те, що вода мокра, так неминуче в кождої річи є теж саме, що і в природи (а що було-би мислиме без якої б 10 не було природи?), — таж сама звичайна природа. Слово і його значінє не допускають друroro.

Дикун творить собі фетишів з сонця і місяпя і других річей. Цивілізовані люди створили собі Бога з духа, а з спосібности пізнаня — фе тіша. В новім суспільстві це повинно скінчитись. Там індівідуми знаходяться в діялєктичній спільноті, а множество знаходиться в єдности; і світло пізнаня також мусить вдоволитись тим. що воно тільки знаряд серед других знарядів. Але вкупі з тим тоді те світло пізнаня може виставити домаганнє дійсно бути тим, чим воно є. Людське пізнанє не має жадної підстави виявляти ту собачу покірність, котрої від него вимагали мюнхенські професори Негелі і Вірхов. Вони лукаво балакали про границі пізнаня, бо серед сумороку метафізики їх ошукував блимаючий вогник "вищого" необмеженого пізнаня.

## 



| зміст.                                                 | Стор.     |
|--------------------------------------------------------|-----------|
| Науковий соціялізм                                     | 5 17      |
| Релїґія соціял-демократії                              | . 18 — 91 |
| Мораль соціял-демократії                               | . 92 111  |
| Соціял-демократична фільозофія                         | 112 — 167 |
| Незбагнене; розділ з соціял-демократичної фільозофії . | 168 177   |
| Границі пізнаня                                        | 178 190   |
| Наші професори на границях пізнаня                     | 191 — 209 |
| Екскурсія соціяліста в область теорії пізнаня          | 210 212   |
| Передмова                                              |           |
| і. В глибину природи не сягає розум, створений твор-   |           |
| цем                                                    | 213 — 224 |
| II. Абсолютна правда і її явища в природі              | 225 238   |
| III. Матеріялізм проти матеріялізма                    | 239 — 263 |
| IV. Дарвін і Геґель                                    | 264 — 294 |
| V CRITTO DISHAMA                                       |           |



